

ਸਲਾ । । । ਪੰਜਾਬੀ ਵਿਭਾਗ ਪੰਜਾਬ, ਪਟਿਆਲਾ

## ਸਾਲਾਨਾ ਅੰਕ

ਸਾਰਾ ਮਾਰਚ, ੧੯੬੧ ਦਾ ਪਰਚਾ '੧੯੬੦ ਦਾ ਪੰਜਾਬੀ ਸਾਹਿਤ ਅੰਕ' ਹੋਵੇਗਾ। ਤੇ ਹਰ ਸਾਲ ਮਾਰਚ ਦਾ ਪਰਚਾ ਪਿਛਲੇ ਬੀਤ ਚੁਕੇ ਸਾਲ ਦੇ ਸਮੂਚੇ ਪੰਜਾਬੀ ਸਾਹਿਤ ਪੁਰ ਆਲੌਚਨਾ ਅੰਕ ਹੋਇਆ ਕਰੇਗਾ।

ਆਪਣੀ ਕਾਪੀ ਹੁਣ ਤੇ ਹੀ ਰਾਖਵੀ ਕਰਵਾ ਲਵੇ।

ਸੰਪਾਦਕ



# 'ਜਿਸਨੂੰ ਲਗਦੀ ਸੋਈ ਜਾਣੇ'

ਮੈਂਡਾ ਚੋਗ ਨ ਕੋਇ ਪਛਾਈ। ਦਾਰੂੰ ਦੇ ਦੇ ਚਹੇ ਸਿਯਾਣੇ। ਪੜ ਪੜ ਥਕੇ ਇਲਮ ਮੌਲਾਂਣੇ। ਮੱਜਨੂੰ ਜੇਹੇ ਇਸ਼ਕ ਹੰਵਾਣੇ। ਯੂਸਬ ਜੇਹੇ ਹੱਟ ਵਿਕਾਂਣੇ। ਜਿਸਨੂੰ ਲਗਦੀ ਸੋਈ ਜਾਣੇ। ਜਿਸ ਨੇ ਫੇੜਿਆ। ਤ ।

> [ਬਾਰਾਂ ਮਾਂਹ ਸੁੱਖਾ ਸਿੰਘ ਹੱਬ-ਲਿਖਤ ਵਿਚੋਂ ]

सारहा फ्रम

इन्हरी, १९६५

[ 8: 7



#### 🎞 ਰਿਤ ਇਕ ਉਚੇਰੀ ਕਲਾ ਹੈ, ਜਿਹੜਾ ਆਪਣੇ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ ਖੇਤਰ ਵਿਚ ਕਲਾ ਵਾਂਗ ਹੀ ਠਿਪੰਨਤਾ ਤੋ ਪਰਬੀਨਤਾ ਮੰਗਦਾ ਹੈ। ਉਚੇਰੇ ਸਾਹਿਤਕਾਰ ਨਿਪੁਨ ਕਲਾ-ਕਾਰਾਂ ਵਾਂਗ ਕਿਸੇ ਇਕ ਸਾਹਿਤਕ ਖੇਤਰ ਵਿਚ ਹੀ ਮਹਾਰਤ ਤੋਂ ਜੰਭਾ ਹਾਸਲ ਕਰ ਸਕਦੇ ਹਨ। ਵਿਸ਼ੇਸ਼ੀ-ਕਰਨ ਅਜੋਕੇ ਯਗ ਦੀ ਇਕ ਵਡੀ ਮੰਗ ਤੇ ਆਪਣੇ ਆਪ ਵਿਚ ਇਕ ਵਡੀ ਕਲਾ ਹੈ। ਸੈਕਸਪੀਅਰ ਕੇਵਲ ਨਾਟਕਰਾਰ ਸੀ, ਉਹ ਕਵੀ ਜਾਂ ਵਾਰਤਕ ਦਾ ਬਾਰਜ਼ਾਦਾ ਨਹੀਂ ਸੀ। ਉਸ ਨੇ ਆਪਣੇ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ ਤੋਂ ਵਖਰੇ ਮੈਦਾਨ ਵਿਚ ਹੀ ਘੌੜੇ ਦੌੜਾਏ ਸਨ। ਇਸੇ ਤਰਾਂ ਲੈਂਬ ਜਾਂ ਰਸਕਿਨ ਨੇ ਕਦੇ ਕਾਵਿ-ਕਸ਼ੇਤਰ ਵਿਚ ਪੌਰ ਨਹੀਂ' ਖਾਇਆ। ਪੰਜਾਬੀ ਵਿਚ ਵੀ ਪ੍ਰਤਣ ਕਵੀ, ਕੈਵਲ ਕਵੀ ਸਨ, ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਸਿਵਾ ਅਹਿਮਦ ਸ਼ਾਰ ਦੇ ਕੇਵਲ ਇਕ ਅੱਧ ਹੀ ਮਾਰਕੇ ਦੀ ਰਚਨਾ ਪੰਜਾਬੀ ਜਗਤ ਨੂੰ ਪਰਦਾਨ ਕੀਤੀ \ ਏਹੀ ਅਹਿਮਦ ਵਾਰਸ ਦੀ ਬਾਬਤ ਆਪਣੇ ਵਿਚਾਰ ਪੂਗਟ ਕਰਦਾ ਹੋਇਆ ਕਹਿੰਦਾ ਹੈ, ਕਿ ਵਾਰਸ ਨੇ ਕੇਵਲ ਇਕੋ ਹੀਰ ਹੀ ਲਿਖੀ, ਪਰ ਓਸੇ ਨੇ ਵਾਰਸ ਨੂੰ ਅਮਰ ਬਣਾ ਦਿਤਾ।

ਇਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ ਹਾਸ਼ਮ ਆਪਣੀ 'ਸੱਸੀ' ਲਈ, ਫ਼ਜ਼ਲ-ਸ਼ਾਹ 'ਸੋਹਣੀ' ਲਈ ਤੋਂ ਨਜਾਬਤ 'ਨਾਦਰ ਦੀ ਵਾਰ' ਲਈ ਪ੍ਰਸਿਧੀ ਦੇ ਆਕਾਸ਼ ਪੁਰ ਸਵੇਰ ਦੇ ਤਾਰਿਆਂ ਵਾਂਗ ਚਮਕੇ ਅਤੇ ਪੰਜਾਬੀ ਕਾਵਿ ਦੀ ਸੁਨਹਿਰੀ ਪ੍ਰਭਾਤ ਉਦੈ ਕਰਨ ਕਰਾਉਣ ਵਿਚ ਬਹੁਤ ਹੋਏ ਤਕ ਸਹਾਈ ਸਾਬਤ ਹੋਏ । ਭਾਈ ਵੀਰ ਸਿੰਘ ਨੇ ਛਾਵੇਂ ਕਈ ਇਕ ਸਾਹਿਤ-ਰੂਪਾਂ ਪੁਰ ਹੱਥ ਅਜ਼ਮਾਏ, ਪਰ ਉਹ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ ਕਰਕੇ ਪੰਜਾਬੀ ਦੇ ਸ਼੍ਰੇਮਣੀ ਕਵੀ ਦੇ ਰੂਪ ਵਿਚ ਮਸ਼ਹੂਰ ਹੋਏ । ਹਿੰਦੀ ਵਿਚ ਸ੍ਰੀ ਗੁਲੇਰੀਆਂ ਨੇ ਕੇਵਲ ਇਕੋ ਕਹਾਣੀ, ਲਿਖੀ, ਪਰ ਉਹ ਉਸੇ ਇਕ ਕਹਾਣੀ ਸਦਕਾ ਹੀ ਰਿੰਦੀ ਸਾਹਿਤ-

### ਬਹੁ-ਵਿਸਥਾਰੀ ਤੇ ਨਵ-ਪੁੰਗਰਦੇ ਕਲਾਕਾਰਾਂ ਨਮਿਤ

ਇਤਿਹਾਸ ਦੇ ਮਾਰਗ ਦਾ ਇਕ ਨਵਾਂ ਮੀਲ-ਪਬਰ ਬਣਨ ਵਿਚ ਕਾਮਯਾਬ ਹੋਏ। ਤੁਲਜੀ ਹੋਵਲ 'ਰਾਮਾਇਣ' ਲਈ ਅਜ ਸਾਰੇ ਹਿੰਦੂ ਜਗਤ ਵਿਚ ਸਤਕਾਰਿਆ ਤੇ ਸ਼ੁਲਮਾਨਿਆਂ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਉਰਦ ਵਿਚ ਹੋਰ ਵੀ ਬਰੀਕ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ਤਾਈ ਦਾ ਧਿਆਨ ਰਖਿਆ ਗਿਆ ਜੇ ਕੋਈ ਗ਼ਜ਼ਲ-ਗੇ ਸ਼ਾਇਰ ਹੈ ਤਾਂ ਉਹ ਮਰਸੀਆ-ਗੇ ਬਣਨ ਦਾ ਜਤਨ ਨਹੀਂ ਕਰਦਾ, ਤੇ ਜਿਹੜਾ ਅਨੀਸ ਵਾਂਗ ਮਰਸੀਏ ਲਿਖਣ ਵਿਚ ਨਿਪੁਨ ਹੈ, ਉਹ ਗ਼ਜ਼ਲ ਨੂੰ ਵੱਧ ਠਹਾਂ ਪਾਉਂਦਾ। ਨਸਰ ਲਿਖਣ ਵਾਲਾ ਕਦੀ ਨਜ਼ਮ ਵਲ ਨਹੀਂ ਜਾਂਦਾ, ਸਗੇ ਉਹ ਆਪਣੀ ਨਸਰ ਨੂੰ ਕਾਵਿਕ ਬਣਾਉਣ ਵਲ ਵਧੇਤਾ ਧਿਆਨ ਦਿੰਦਾ ਹੈ, ਲਗ ਭਗ ਸੰਸਾਰ ਦੇ ਹਰ ਸਾਹਿਤ ਦਾ ਏਹੀ ਹਾਲ ਹੈ ਤੇ ਇਨ੍ਹਾਂ ਲੀਗਾਂ ਪੁਰ ਚਲਦਿਆਂ ਹੀ ਕਲਾਕਾਰਾਂ ਨੇ ਆਪਣੇ ਆਪਣੇ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ ਖੇਤਰਾਂ ਵਿਚ ਪੁਸਿਧੀ ਤੇ ਨਾਮਨਾ ਹਾਸਲ ਕੀਤੇ।

ਪਰੰਡੂ ਅਜ ਜਦ ਅਸੀਂ ਪੰਜਾਬੀ ਕਲਾਕਾਰ-ਸੰਸਾਰ ਨੂੰ ਵੇਖਦੇ ਹਾਂ, ਤਾਂ ਆਪਣੇ ਸਾਹਿਤਕਾਰਾਂ ਤੇ ਕਲਾਕਾਰਾਂ ਦੀ ਸਥਿਤੀ ਤੋਂ ਮਾਨਸਕ ਬਣਤਰ ਪੂਰ ਤਰਸ ਆਉਂਦਾ ਹੈ। ਇਥੇ ਹਰ ਕਲਾਕਾਰ, ਕਵੀ, ਨਾਵਕਕਾਰ, ਵਾਰਤਕ ਲਿਖਾਰੀ, ਦਾਰਸ਼ਨੀ, ਗਲਪਕਾਰ, ਜੀਵਨੀ ਰਚਨਾਮਰਾ ਤੋਂ ਪਤਾ ਨਹੀਂ ਹੋਰ ਕੀ ਕੀ ਹੈ। ਹਰ ਸਾਹਿਤਕਾਰ ਆਪਣੀ ਨਵੀਂ ਪੁਸਤਕ ਛਾਪਣ ਸਮੇਂ 'ਟਾਲੀਟਲ ਦੇ ਸੰਦਲੇ ਪਤਰੇ ਪੁਰ ਜਲੀ ਹਰਵਾਂ ਵਿਚ ਆਪਣੇ ਬਹੁ-ਵਿਸਥਾਰ ਸ਼ੇਤਰ ਦੀ ਮੁਸ਼ਾਇਸ ਕਰਦਾ ਹੈ ਤੋਂ ਇਹ ਲਿਖਣ ਵਿਚ ਗੌਰਵ ਤੋਂ ਪੁਸਨਤਾ ਅਨੁਭਵ ਕਰਦਾ ਹੈ ਕਿ ਉਹ ਕਵੀ ਵੀ ਹੈ, ਕਹਾਣਾਕਾਰ ਵੀ ਅਤੇ ਬੜੇ ਫ਼ਖਰ ਨਾਲ ਇਸ਼ਤਹਾਰ ਦਿਤਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ:—

'ਇਸੇ ਕਲਮ ਤੋਂ'; 'ਕਵਿਤਾ' ਵਾਰਤਕ ਕਹਾਣੀ, ਨਾਟਕ ਤੇ ਨਾਵਲ' ਆਦਿ, ਤੇ ਹਰ ਸਿਰਲੇਖ ਹੇਠ ਦਰਜਨਾਂ ਪੁਸਤਕਾਂ ਦੇ ਨਾਮ ਦਿਤੇ ਤੇ ਗਿਣੇ ਜਾਂਦੇ ਹਨ। ਅਸੀਂ ਇਹ ਨਹੀਂ ਕਹਿੰਦੇ, ਕਿ ਇਕ ਕਲਾਕਾਰ ਬਹੁ-ਵਿਸਥਾਰਤ ਸਾਹਿਤਕਾਰ ਨਹੀਂ ਹੋ ਸਕਦਾ, ਪਰੰਤੂ ਅਜਿਹੀਆਂ ਮਿਸਾਲਾਂ ਬਹੁਤ ਘਰ ਇਸ ਸਿਧਾਂਤ ਦੀ ਪੁਸ਼ਟੀ ਕਰਨ ਵਿਚ ਹੱਥ

ਆਉਂਦੀਆਂ ਹਨ। ਆਮ ਤੌਰ ਤੋਂ ਵੇਖਿਆ ਗਿਆ ਹੈ, ਕਿ ਹਰ ਸਾਹਿਤਕਾਰ ਇਕੌ ਤੇ ਕੇਵਲ ਇਕੌ ਸਾਹਿਤ-ਖੇਤਰ ਦਾ ਬਾਰਸਵਾਰ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਪਰ ਉਹ ਆਪਣਾ ਘੌੜਾ ਹਰ ਸਾਹਿਤ-ਨਖਾਸ ਵਿਚ ਦੌੜਾਉਣ ਲਈ ਉਤਾਵਲਾ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਤੋਂ ਹਰ ਦੂਜੇ ਖੇਤਰ ਵਿਚ ਬੁਰੀ ਤਰ੍ਹਾਂ ਨਾਕਾਮ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਸੇਖੋਂ ਨਾਟਕਕਾਰ ਦੇ ਰੂਪ ਵਿਚ ਪੰਜਾਬੀ ਜਗਤ ਸਾਮਣੇ ਆਇਆ, ਅਸ ਉਹ ਨਾਟਕਾਰ ਵੀ ਹੈ, ਕਹਾਣੀਕਾਰ ਵੀ, ਆਲੰਚਕ ਵੀ ਤੋਂ ਸ਼ਾਇਦ ਕਵੀ ਵੀ। ਡਾ. ਦਰਦੀ ਕਵੀ ਦੇ ਨੂਪ ਵਿਚ ਪੂਰਾਰਿਆ ਪਰ ਉਸ ਨੇ ਸ਼ੀਘਰ ਆਪਣਾ-ਖੇਤਰ ਬਦਲ ਲਿਆ। ਨਾਨਕ ਸਿੰਘ ਜਿਨਾਂ ਨਿਪੰਨ ਨਾਵਲਕਾਰ ਹੈ, ਉਨਾਂ ਉਹ ਕਹਾਣੀਕਾਰ ਨਹੀਂ, ਪਰ ਫਿਰ ਵੀ ਉਸ ਨੇ ਕਹਾਣੀ ਦੀਆਂ ਮੌਤਾਂ ਖਿਚਣੀਆਂ ਸ਼ੁਰੂ ਕਰ ਦਿਤੀਆਂ। ਗੁਰਬਖ਼ਸ਼ ਵਿੰਘ ਇਕ ਮਹਾਨ ਵਾਹਤਕ ਲਿਖਾਰੀ ਸੀ. ਤੋਂ ਹੈ. ਜਿਸ ਤੋਂ ਉਸ ਨੂੰ ਇਕ ਸੰਵਰ ਕਹਾਣੀਕਾਰ ਬਣਾ ਦਿਤਾ। ਪਰ ਉਸ ਨੇ ਨਾਟਕ ਦੀ ਵਨੀਆ ਵਿਚ ਵੀ ਆ ਪੈਰ ਪਸਾਰੇ, ਜਿਸ ਵਿਚ ਦੂਹ ਕਿੰਨਾਂ ਹੈ ਸਫਲ ਹੋਇਆ, ਅਸੀਂ ਕਹਿ ਨਹੀਂ ਸਕਦੇਂ। ਦੱਗਲ ਇਕ ਵੰਗਾ ਕਹਾ*ਣੀ*-ਕਾਰ ਤੋਂ ਨਾਟਕਾਰ ਹੈ, ਪਰ ਉਹ ਵੀ ਪਹਿਲਾਂ ਕਈ ਦੇ ਰਪ ਵਿਚ ਹੀ ਸਾਡੇ ਸਾਮਣੇ ਆਇਆ ਸੀ। ਅਜਿਹੀਆਂ ਅਣਗਿਣਤ ਉਦਾਹਰਣਾਂ ਦਿਤੀਆਂ ਜਾ ਸਕਦੀਆਂ ਹਨ, ਜਿਥੇ ਪੰਜਾਬੀ ਸਾਹਿਤਕਾਰਾਂ ਨੇ ਇਕ ਖੇਤਰ ਫ਼ੜ ਕੇ ਦੂਜੇ ਮੈਦਾਨ ਮਾਰਨ ਦੇ ਨਿਸਫਲ ਜਤਨ ਕੀਤੇ। ਕੀ ਇਹ ਚੰਗਾ ਨਾ ਹੁੰਦਾ, ਕਿ ਉਹ ਆਪਣੇ ਉਸ ਖੇਤਰ ਵਿਚ ਹੀ ਮਸ਼ਕ ਜਾਰੀ ਰਖਦੇ, ਜਿਸ ਲਈ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਪ੍ਰਸਿਧੀ ਤੋ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ਤਾਈ ਤਸਲੀਮ ਕੀਤੀ ਜਾ ਦੂਕੀ ਸੀ। ਸਾਡਾ ਵਿਸ਼ਵਾਰ ਹੈ, ਕਿ ਭਾ. ਵੀਰ ਸਿੰਘ ਕੇਵਲ ਕਵੀ ਸੀ ਤੋ ਇਸੇ ਖੇਤਰ ਵਿਚ ਉਸ ਨੂੰ ਬੁਕਰਤ ਹਾਸਲ ਹੋਈ, ਭਾਵੇਂ ਉਹ ਵਾਰਤਕ ਲਿਖਾਰੀ, ਨਾਟਕਾਰ ਤੇ ਕੇਸ਼ਕਾਰ ਵੀ ਬਣਨ ਦਾ ਜਤਨ ਕਰਦਾ ਰਿਹਾ। ਅਜ ਪ੍ਰੋ ਪ੍ਰੀਤਮ ਸਿੰਘ ਇਕ ਸ਼ੌਮਣੀ ਆਏਚਕ ਹੈ, ਪਰ ਜੇ ਕਲ ਨੂੰ ਏਹੀ ਪ੍ਰੀਤਮ ਸਿੰਘ ਕਵਿਤ। ਜੀ ਜਾਣਕ ਵਲ ਹੱਥ ਦੁਧਾਉਣ ਲਗ ਜਾਵੇ ਤਾਂ ਨਿਰਸੰਦੇਰ ਉਹ ਭੂਰੀ ਤਰ੍ਹਾਂ ਮੂੰਹ ਪਰਨੇ ਵਿਗੇ ਗਾ। ਏਰੀ ਹਾਲ ਡਾ. ਦਰਦੀ ਤੇ ਹੋਰਨਾਂ ਦੂਜੇ ਪਾਰਖੁਆਂ ਦਾ ਹੋ ਸਕਦਾ ਹੈ। ਇਸ ਲਈ ਅਸੀਂ ਬੜੀ ਨਿਮਰਤਾ ਸਹਿਤ ਆਪਣੇ ਸਾਹਿਤਕਾਰ ਲਿਖਾਰੀਆਂ ਪਤ੍ਰਿਬਿਟੈ ਕਰਾਂਗੇ, ਕਿ ਉਹ ਬਹੁ-ਵਿਸਥਾਰੀ ਬਣਨ ਦੀ ਥਾਂ ਆਪਣੇ ਆਪਣੇ ਨਿਪੰਨ ਖੇਤਰ ਵਿਚ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ੀ-ਕਰਨ ਵਲ ਵਧਰੇ ਧਿਆਨ

ਦੇਣ। ਪ੍ਰੋ. ਮੋਹਨ ਨਿੰਘ ਤੇ ਅੰਮ੍ਰਿਤਾ ਮੁਖ ਕਰਕੇ ਕਵੀ ਹਨ ਤੇ ਇਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਕਵੀ ਹੀ ਰਹਿਣਾ ਚਾਹੀਦਾ ਜੀ, ਪਰ ਇਟ੍ਰਾਂ ਵੀ ਆਪਣੀ ਕਲਾਮਈ ਕਲਮ ਦੀ ਅਯੋਗ ਵਰਤੀ ਕਰਕੇ ਦੂਜੇ ਖੇਤਰਾਂ ਵਿਚ ਦਦਨਾਵਾਂ ਕੀਤੀਆਂ। ਕੀ ਪ੍ਰੋ. ਮੋਹਨ ਸਿੰਘ ਜਾਂ ਅੰਮ੍ਰਿਤਾ ਕਦੀ ਕਹਾਣੀਕਾਰਾਂ ਦੇ ਵਬਰ ਵਿਚ ਜਾਂ ਗਲਪ-ਸਾਹਿਤ ਵਿਚ ਆਪਣਾ ਉਜਿਹਾ ਅਸਥਾਨ ਬਣਾ ਸਕੇ ਜਾਂ ਕਦੀ ਬਣਾ ਸਕਣਗੇ, ਜਿਹੜਾ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਕਾਵਿ-ਖੇਤਰ ਵਿਚ ਹੈ। ਸਾਡਾ ਉਤਰ ਇਕ ਵਡੇਨਨੇ ਵਿਚ ਹੈ। ਇਸ ਲਈ ਕਿਉਂ ਨਾ ਉਹ ਪੰਜਾਬੀ-ਸੰਸਾਰ ਨੂੰ ਆਪਣੀ ਵਿਸ਼ੇਸ਼-ਮਈ ਕਵਿਤਾ ਚਾਹੀਂ ਹੀ ਅਮੀਰ ਤੋਂ ਮਾਲਾਮਾਲ ਕਰਨ ? ਨਿਰਸੰਵੇਹ ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਤੇ ਇਸੇ ਵਿਚ ਹੀ ਪੰਜਾਬੀ ਦੁਨੀਆ ਦਾ ਭਲਾ ਤੇ ਲਾਭ ਹੈ।

ਦੂਜੀ ਵਭੀ ਵੌੜ ਸਾਡੇ ਲੇਖਕਾਂ ਦੀ ਆਪਣੀਆਂ ਰਚਨਾਵਾਂ ਦੀ ਮੁੱਖਿਆ ਵਧਾਉਣ ਵਲ ਹੈ। ਹਰ ਲਿਖਾਰੀ ਚਾਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਕਿ ਉਹ ਦਰਜਨ ਕੇ ਕ੍ਰਿਤ-ਬੱਦੀਆਂ ਦਾ ਪਿਤਾ ਅਖਵਾਏ. ਪਰੰਤੂ ਜਿਵੇਂ ਆਰਥਕ ਦੁਨੀਆ ਵਿਚ ਬਹੁਤੀ ਐਲਾਦ ਪਿਤਾ ਨੂੰ ਛੇ ਬਟਿੰਦੀ ਹੈ, ਤੋਂ ਆਮ ਤੌਰ ਤੋਂ ਅੱਧ-ਨੇਗੀ, ਅੱਧ-ਭੂਖੀ ਰਹਿੰਦੀ ਹੈ ਇਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀਆਂ ਵਧਦੀਆਂ ਰਚਨਾਵਾਂ ਦਾ ਹਬਰ ਹੋਦਾ ਹੈ। ਇਸ ਲਈ ਅਸੀਂ ਆਪਣੇ ਸੁਹਿਰਦ ਸਾਹਿਤ ਸਿਰਜਨਹਾਰਿਆਂ ਨੂੰ ਬੜੇ ਸਤਿਕਾਰ ਨਾਲ ਅਜਿਹੀ ਦੌੜ ਨੂੰ ਸੂਸ਼ਤ ਤੇ ਰੌਲਿਆਂ ਕਰਨ ਲਈ ਪੋਰਾਂਗੇ। ਕਵੀ ਜਾਂ ਸਾਹਿਤਕਾਰ ਦੀ ਇਕੋ ਕ੍ਰਿਤ ਹੀ ਉਸ ਨੂੰ ਅਮਰ ਕਰਨ ਲਈ ਬਾਫ਼ੀ ਹੁੰਦੀ ਹੈ. ਬਸ਼ਰਤੇ-ਕਿ ਉਹ ਆਪਣੀ ਨਜ਼ੀਰ ਨਾ ਰਖਦੀ ਹੋਵੇ। ਸਾਰੀ ਆਯੂ ਵਿਚ ਜੌਕਰ ਇਕ ਸਾਹਿਤ ਰਚਨਹਾਰਾ ਪੰਜਾਬੀ ਸੰਸਾਰ ਨੂੰ ਇਕ ਮਹਾਨ ਰਚਨਾ ਦੇ ਸਕੇ ਤਾਂ ਉਹ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦਰਜਨਾਂ ਰਚਨਾਵਾਂ ਨਾਲੌਂ ਕਿਬਰੇ ਵਧੇਰੀ ਕੀਮਤ ਤੋਂ ਮਹਾਨਤਾ व भेजी, जिल्डीकां क्रांच-धन्नीकां वे कॉप-धनीकां सां ਸ਼ੇਕੀਆਂ ਕਿਰਤਾਂ ਦੇ ਸਕਦੀਆਂ ਹਨ। ਇਸ ਲਈ, ਆਓ, ਅਸੀਂ ਆਪਣੇ ਆਪਣੇ ਖੇਤਰ ਵਿਚ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ੀ-ਕਰਨ ਵਲ ਦੌੜੀਏ, ਨਾਂ ਕਿ ਹਰ ਸਾਹਿਤ-ਵੌੜ ਵਿਚ ਹਿੱਸਾ ਲੈਣ ਜਾਂ ਨਾਮ ਲਿਖਵਾਉਣ ਦਾ ਜਤਨ ਕਰੀਏ। ਹਰ ਕਾਰੀਗਰੀ ਦਾ ਕਾਰੀਗਰ ਕਿਸੇ ਵੀ ਸੁਚੱਜੀ ਕ੍ਰਿਤ ਦਾ ਕਾਰੀਗਰ ਨਹੀਂ ਬਲ ਸਕਦਾ, ਪਰੰਤੂ ਇਕੋ ਕ੍ਰਿਤ ਪਰ ਉਮਰਾਂ ਲਾ ਦੌਣ ਵਾਲਾ ਸਾਹਿਤਕਾਰ ਜਾਂ ਕਲਾਕਾਰ ਕਲਾ ਨੂੰ ਵੀ ਚਾਰ ਚੇਨ ਲਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ਤੋਂ ਆਪ ਵੀ ਅਮਰ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ।

ਦੂਸੀ ਵਡੀ ਭੁਲ ਸਾਡੇ ਨਵ-ਪੂੰਗਰ ਦੇ ਲਿਖਾਰੀ ਜਾਂ

ਪੰਜਾਬੀ ਦੁਨੀਆ ]

ਸਾਹਿਤਕਾਰ ਕਰ ਰਹੇ ਹਨ। ਹਰ ਪੁੰਗਰਦਾ ਕਵੀ, ਚਾਰ ਕਵਿਤਾਵਾਂ ਲਿਖਣ ਪਿਛੇ ਪ੍ਰੈਸ ਵਲ ਨੂੰ ਦੌਤਦਾ ਹੈ, ਹਰ ਕਹਾਣੀਕਾਰ ਇਕ ਅੱਧ ਕੰਚੀ ਪਿੱਲੀ ਕਹਾਣੀ ਕਿਸੇ ਗਮਨਾਮ ਰਸਾਲੇ ਵਿਚ ਛਪਵਾਉਣ ਪਿਛੇ ਆਪਣੀਆਂ ਕਹਾਣੀਆਂ ਦੇ ਸੰਗ੍ਰਹਿ ਛਾਪਣ ਦੀ ਕਰਦਾ ਹੈ। ਨਿਪੰਨਤਾ ਪਰਾਪਤ ਕੀਤੇ ਬਿਨਾ ਜਿਹੜੀ ਵੀ ਅਜਿਹੀ ਰਦਨਾ ਪਰਕਾਸ਼ਨ ਜਗਤ ਵਿਚ ਆਵੇਗੀ, ਉਸ ਦਾ ਕੋਈ ਵਡਾ ਮੁਲ ਨਹੀਂ ਪਵੇਗਾ। ਅਟੇਕਾਂ ਕਾਵਿ ਸੰਗ੍ਰਹਿ ਜਾਂ ਕਹਾਣੀਆਂ ਦੀਆਂ ਪਸਤਕਾਂ ਪਿਛੇ ਰੱਦੀ ਦੇ ਭਾ ਵਿਕਦੀਆਂ ਵੇਬੀਆਂ ਸੁਣੀਆ ਜਾਂਦੀਆਂ ਹਨ। ਫਿਰ ਇਥੇ ਹੀ ਬਸ਼ ਨਹੀਂ, ਹਰ ਨਵ-ਪੁੰਗਰਦਾ ਸਾਹਿਤਕਾਰ ਆਪਣੀ ਕਚੇਰੀ ਰਚਨਾ ਨੂੰ ਛਾਪਣ ਸਮੇਂ ਵਡੇ ਵਡੇ ਕਲਾਕਾਰਾਂ ਜਾਂ ਪ੍ਰਸਿਧ ਵਿਅਕਤੀਆਂ ਪਾਸੀਂ ਮਖ-ਬੰਧ, ਭਮਿਕਾ ਤ ਵੇ-ਬਬਦ' ਲਿਖਵਾਉਣ ਲਈ ਤਰਲੇ ਲੇਖਦਾ ਹੈ ਤੇ ਚਾਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਕਿ ਮੁਖ-ਬੰਧ ਵਿਚ ਉਸ ਨੂੰ ਵਾਰਸ ਜਾਂ ਭਾ. ਵੀਰ ਸਿੰਘ ਵੇ ਬਰੰਬਰ ਦਾ ਕਿਹਾ ਜਾਵੇਂ । ਸਾਨੂੰ ਇਹ ਵੀ ਲਿਖਤ ਵਿਚ ਰਤਾ ਸੰਕੰਚ ਨਹੀਂ, ਕਿ ਸਾਡੇ ਸੋਮਣੀ ਸਾਹਿਤਕਾਰ ਨਵ-ਪੰਗਰਦੇ ਰਚਨਹਾਰੇ ਦੀ ਖ਼ਬਾਮਦ ਜਾਂ ਪਸੇਸ਼ਾ ਲਈ ਉਸ ਦੀ ਕਿਤ ਦੀ ਮਹਾਨਤਾ ਦਸਣੀ ਸੰਕੇਚ ਨਹੀਂ ਕਰਦੇ। ਸਾਡੇ ਪਾਸ ਇਕ ਅਜਿਹੇ ਨਵ-ਪੰਗਰਦੇ ਕਵੀ ਦੀ ਛਪ ਤਹੀ ਪੁਸਤਕ ਦੇ ਕੁਝ ਫਰਮੈ ਇਸ ਲਈ ਭੇਜੇ ਗਏ, ਕਿ ਅਸੀਂ ਉਸ ਦੀ ਭੁਮਿਕਾ ਅਰਥਾਤ ਪ੍ਰਸੰਸ਼ਾ ਲਿਖ ਦੇਈਏ। ਸਾਡੀ ਈਮਾਨਦਾਰਾਨਾ ਰਾਏ ਵਿਚ ਉਸ ਵਿਚ ਬਹੁਤ ਉਣਤਾਈਆਂ ਸਨ, ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਅਸਾਂ ਸਾਫ ਸਾਫ ਲਿਖ ਦਿਤ। ਤੇ ਕਿਹਾ ਤਿੰ ਸਦਾ ਤਕ ਭਾਰਾ ਦੀਆਂ ਅਜਿਹੀਆਂ ਗ਼ਲਤੀਆਂ ਸ਼ੂਧ ਨ ਕਰ ਲਈ ਆਂ ਜਾਣ, ਇਹ ਪੁਸਤਕ ਜਾਂ ਕਾਵਿ ਸੰਗ੍ਰਹਿ ਨ ਛਪਣਾਇਆ ਜਾਵੇ। ਪਰੰਤ ਸਾਡੀ ਹੈਰਾਨੀ ਦੀ ਹੱਦ ਨ ਰਹੀ, ਜਦ ਅਗਲੇ ਮਹੀਨੇ ਹੀ ਉਹ ਪਸਤਕ 'ਵਾੜਾ' ਨਾਮ ਹੇਠ ਵਪਕੇ ਪਸਤਕ-ਮੰਡੀ ਵਿਚ ਵੀ ਆ ਗਈ, ਤੇ ਉਸ ਦੀ ਭੂਮਿਕਾ ਇਕ ਨਹੀਂ, ਤਿੰਡ ਚਾਰ ਸ਼੍ਰੋਮਣੀ ਸਾਹਿਤਕਾਰਾਂ ਦੇ ਪੁਸੰਸਾ ਭਰੇ ਵਿਚਾਰਾਂ ਨਾਲ ਅਲੈਕਿਤ ਵੇਖੀ, ਹਾਲਾਂ ਕਿ ਉਹ ਬਹੁਤ ਹੱਦ ਤਕ ਦਾਗ਼ੀ ਸੀ। ਕੀ ਸਾਡੇ ਨਵ-ਪੰਗਰਦੇ ਰਚਨਹਾਰਿਆਂ ਦਾ ਇਹ ਫਰਜ਼ ਨਹੀਂ ਕਿ ਉਹ ਅਜਿਹੇ ਸੰਗਹਿ ਛਾਪ ਕੇ ਪੰਜਾਬੀ ਸਾਹਿਤ ਨੂੰ ਦਾਗ਼ਦਾਰ ਨ ਕਰਨ। ਅਤੇ ਕੀ ਸਾਡੇ ਆਲੰਚਕਾਂ ਦਾ ਇਹ ਧਰਮ ਨਹੀਂ, ਕਿ ਉਹ ਹਰ ਐਰੇ ਗੌਰੇ ਦੀ ਸ਼ਿਖਤ ਦੀ ਭੂਮਿਕਾ ਲਿਖਣ ਲਗਿਆਂ ਈਮਾਨਦਾਰੀ ਤੋਂ ਕੰਮ ਲੈਣ । ਲਿਖਣਚਾਰੇ ਨੂੰਕੀ ਤੇ ਕਾਹਦੀ ਲੌੜ ਹੈ, ਕਿ ਉਹ ਆਪਣੀ ਪਸਤਕ ਪਾਰਕਾਂ ਤਕ ਪੂਜਣ ਤੋਂ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਪੁਤਿਕਰਮ ਵੇਖਣ ਤੋਂ

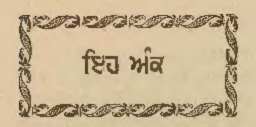
ਪ ਹਲਾਂ ਹੀ ਕਿਸੇ ਇਕ ਵਡੇ ਲੇਖਕ ਦ ਵਿਚਾਰ- ਜਿਹੜੇ ਬਹੁਤ ਘਟ ਸਚਿਆਈ ਪੁਰ ਨਿਰਭਾ ਹੁੰਦੇ ਹਨ, ਪੁਸਤਕ ਦੇ ਮੂਹਰੇ ਪਾਠਕਾਂ ਲਈ ਨੌਜ ਦੇਵੇਂ।

ਅਸੀਂ ਨਵ-ਪੁੰਗਰਦੇ ਸਾਹਿਤ-ਸਿਰਜਾਮੀਆਂ ਪਾਸ ਪ੍ਰਜ਼ੌਰ ਅਪੀਲ ਕਰਾਂਗੇ, ਕਿ ਉਹ ਸਬਰ, ਸੰਤੰਥ ਠਰੰਮੇ, ਗੰਭੀਰਤਾ ਤੋਂ ਸਿਆਣਪ ਤੋਂ ਕੰਮ ਲੈਣ। ਆਪਣੀਆਂ ਕਿਤਾਂ ਨੂੰ ਮਾਂਜਣ, ਸਵਾਰਨ ਤੋਂ ਆਪਣੇ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ ਸਾਹਿਤ-ਖੇਤਰ ਵਿਚ ਲਗਾਤਾਰ ਮਸ਼ਕ ਦੁਆਰਾ ਨਿਪੁੰਨਤਾ ਹਾਸਲ ਕੀਤੇ ਬਿਨਾ ਪੁਸਤਕਾਂ ਛਾਪਣ ਦੀ ਕਾਰਤ ਨ ਕਰਨ। ਅਜਿਹੀਆਂ ਕੱਚੀਆਂ ਪਿੱਲੀਆਂ ਪੁਸਤਕਾਂ ਉਨਾਂ ਨੂੰ ਉਜਾਗਰ ਕਰਨ ਦੀ ਥਾਂ ਉਨਾਂ ਨੂੰ ਸਾਹਿਤ-ਸੰਸਾਰ ਵਿਚ ਅਛੂਤਾਂ ਵਾਲੀ ਪਦਦੀ ਤਾਂ ਛਾਵੇਂ ਪਰਦਾਨ ਕਰ ਦੇਣ, ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਸਾਹਿਤ-ਆਕਾੜ ਪੁਰ ਕਦੀ ਵੀ ਰਮਕਣ ਯੋਗ ਨਹੀਂ ਬਣਨ ਦੇਣਗੀਆਂ। ਚੜ੍ਹਦੇ ਚੇਨ ਨੇ ਕਦੀ ਕਾਰਲ ਨਹੀਂ ਕੀਤੀ ਕਿ ਉਹ ਦੂਜੇ ਦਿਨ ਹੀ ਸਾਰੇ ਆਕਾੜ ਨੂੰ ਰੇਸ਼ਨ ਕਰ ਦੇਵੇਂ। ਉਸ ਲਈ ਪੂਰਨ ਚਾਨਣੀ ਪਰਾਪਤ ਕਰਨ ਖਾਤਰ ਪੂਰੇ ਪੰਦਗਾਂ ਦਿਨਾਂ ਦੀ ਲੌੜ ਤੋਂ ਘਾਲ ਜ਼ਣੂਰੀ ਹੁੰਦੀ ਹੈ।

ਕੀ ਸਾਡੇ ਬਹੁ-ਵਿਸਥਾਰੀ ਤੋਂ ਨਵਾ ਪੁੰਗਰਦੇ ਲੇਖਕ ਸਾਡੇ ਬਿਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚਾਰਾਂ ਫਲ ਧਿਆਨ ਦਿੰਦੇ ਹਨ ਜਾਂ ਨਹੀਂ ? ਇਹ ਤਾਂ ਆਉਣ ਵਾਲਾ ਸਮਾਂ ਹੀ ਦਸੇਗਾ, ਪਰੰਤੂ ਅਸੀਂ ਵਸ ਕੋਈਆਂ ਨੂੰ ਜ਼ਰੂਰ ਬਿਣੇ ਕਰਾਂਗੇ, ਕਿ ਉਹ ਹਰ ਨਵ-ਪੁੰਗਰਦੇ ਸਾਹਿਤਕਾਰ ਨੂੰ ਸਦੱਸਾ ਸਾਹਿਤਕਾਰ ਬਣਨ ਤੋਂ ਪਾਂਹਲਾਂ ਹੀ ਟੀ-ੀ ਪੂਰ ਨ ਚੜ੍ਹਾ ਦੇਣ, ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਉਹ ਆਪ ਹੌਲੇ ਹੁੰਦੇ ਹਨ, ਤੋਂ ਦੋ ਚਾਰ ਅਜਿਹੀਆਂ ਭੂਮਿਕਾਵਾਂ ਲਿਖਣ ਉਪ੍ਰੰਤ ਉਹ ਜੀ ਦਜੇ ਤੇਜਾ ਸਿੰਘ ਵਾਲੀ ਸ਼ੁਹਰਤ ਤੋਂ ਪਦਵੀ ਪਰਾਪਤ ਕਰ ਲੈਣਗੇ। ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਪੁਸਤਕ–ਪਹਿਲਾਂ ਦਿਤੇ ਵਿਚਾਰਾਂ ਦਾ ਕੋਡੀ ਮੁੱਲ ਵੀ ਨਹੀਂ ਪਦੇਗਾ। ਆਲੋਚਨਾ ਜਾਂ ਸਾਹਿਤਕ ਪੁਸੇਸਾ ਕੇਵਲ ਚੰਗੇ ਬਬਦਾਂ ਰਾਹੀਂ ਹੀ ਨਹੀਂ ਦਿਤੀ ਜਾ ਸਕਦੀ, ਉਹ ਉਣਤਾਈਆਂ ਤੋਂ ਕਮਜ਼ੋਰੀਆਂ ਪੁਸ਼ਣ ਕਰਨ ਨਾਲ ਸਗੋਂ ਵਧੇਰੇ ਪ੍ਰਭਾਵਧਾਲੀ ਤੋਂ ਬਕਤੀਮਾਨ ਸਾਬਤ ਹੁੰਦੀ ਹੈ ਤੋਂ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਸਾਹਿਤਕ ਈਮਾਨਵਾਰੀ ਦੀ ਸਾਖੀ ਭਰਦੀ ਹੈ।

ਆਸ ਹੈ ਸਾਡੇ ਅਜੇਕ ਸਾਹਿਤਕਾਰ ਤੋਂ ਪ੍ਰਸੰਸਕ ਭੂਮਕੱਈਏ ਪੰਜਾਬੀ ਸਾਹਿਤ ਨੂੰ ਅਜਿਹੀ ਦਾ ਭਾਰੋਣਾ ਬਚਾਉਣਗੇ ਤੇ ਪੰਜਾਬੀ ਜਗਤ ਨੂੰ ਨਿਪੁੰਨ, ਸੁਚੱਸਾ, ਸੁਲਬਿਆ ਹੋਇਆ, ਪ੍ਰਬੀਨ, ਪੰਕਾ ਤੋਂ ਸਦਾ-ਰਹਿਣਾ ਸਾਹਿਤ ਪੇਸ਼ ਤੋਂ ਪਰਦਾਨ ਕਰਨ ਵਿਚ ਸਹਾਈ ਹੋਣਗੇ।

ਜੀਤ ਸਿੰਘ ਸੀਤਲ



ਫਰਵਰੀ ਪਿੰਦੀ ਦਾ ਅੰਕ ਵੀ ਆਕਾਰ ਫਰਵਰੀ ਪਿੰਦੀ ਦਾ ਅੰਕ ਵੀ ਆਕਾਰ ਫਿਰ ਛੋਟਾ ਹੈ, ਪਰ ਜਿਵੇਂ ਫਰਵਰੀ ਦਾ ਮਹੀਨਾ ਆਉਣ ਵਾਲੇ ਬਹਾਰ ਦੇ ਮਹੀਨਿਆਂ ਦਾ ਪੇਸ਼ਰੇ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਇਵੇਂ ਹੀ ਸਾਡਾ ਇਹ ਅੰਕ ਆਉਣ ਵਾਲੇ ਮਾਰਰ ਦੇ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ ਅੰਕ 'ਪਾਦੀ ਦਾ ਪੰਜਾਬੀ ਸਾਹਿਤ' ਤੋਂ ਮਈ ਦੇ ਮਹਾਨ ਫਿਰੋਰ ਅੰਕ' ਦਾ ਸੂਚਕ ਹੈ। ਇਸ ਅੰਕ ਵਿਚ ਅਸੀਂ ਦਸ ਕੁ ਨਿਕੇ ਨਿਕੇ ਪਰ ਨਿਗਰ ਸਾਹਿਤਕ ਲੇਖ ਦੇ ਰਹੇ ਹਾਂ। ਕਸ਼ਮੀਰ ਸਾਡੇ ਦੇਸ਼ ਦਾ ਰਿਸ਼ੀਆਂ ਵਰਗਾ ਬਜ਼ੁਰਗਾਨਾ ਸਿਰ ਹੈ, ਜਿਸ ਦੀਆਂ ਚਿੱਟੀਆਂ ਲਿੱਟਾਂ ਵਿਚੋਂ ਦੁੱਧ ਦੀਆਂ ਨਦੀਆਂ ਵਗ ਵਗ ਉਤਰੀ ਕਾਰਤ ਦੀ ਮਿੱਟੀ ਨੂੰ ਸੌਨਾਂ ਬਣਾਉਂਦੀਆਂ ਰਹੀਂ ਬੱਕਦੀਆਂ। ਇਸ ਸੁੰਦਰਤਾ ਤੋਂ ਗੁਰਬਤ ਦੇ ਦੇਸ਼ ਦੀ ਝਲਕ ਪੰਜਾਬੀ ਕਵਿਤਾ ਦੇ ਸ਼ੀਸ਼ੇ ਵਿਚੋਂ ਡਾ. ਜੀਤ ਸਿੰਘ ਸੀਤਲ ਨੇ ਆਪਣੀ ਸਰੇਦੀ ਸ਼ੈਲੀ ਸਹਿਤ ਦਰਸਾਉਣ ਦਾ ਜਤਨ ਕੀਤਾ ਹੈ।

ਪੰਜਾਬੀ ਸਾਹਿਤ ਦੀ ਰੂਪ ਰੇਖਾ ਨਿਕਲਣੀ ਹੈ। ਇਸ ਹਾਲੀ ਪੱਕੀ ਹੋਣਾ ਹੈ, ਇਸ ਦੇ ਆਦਿ, ਮੂਲ, ਜਾਂ ਸੌਮਿਆਂ ਤਕ ਲੈ ਜਾਣ ਵਾਲੇ ਧਾਗੇ ਘਰ ਹੀ ਮਿਲਦੇ ਹਨ। ਇਸ ਤੇਦ ਨੂੰ ਸ੍ਰੀ ਨਰੇਂਦਰ ਧੀਰ ਨੇ 'ਪੰਜਾਬੀ ਦੁਨੀਆ' ਦੇ ਅਗਸਤ, ੧੯੬੦ ਅੰਕ ਵਿਚ ਛੋਰਿਆ ਸੀ, ਉਸੇ ਤੇਂਦ ਨੂੰ 'ਪੰਜਾਬੀ ਬੋਲੀ ਬਾਰੇ ਨੂੰ: ੨' ਲੇਖ ਲੰਮੇਰਿਆਂ ਖੜਦਾ ਹੈ। ਇਹ ਪ੍ਰਗਤਨ ਤੋਂ ਪਰਮਾਣੀਕ ਕਾਲ ਨੂੰ ਆਪਣੇ ਅੰਦਰ ਲਪੇਟਦਾ ਹੈ ਤੇ ਇਸ ਦੇ ਅਨ੍ਹੇਰੇ ਪਖ ਨੂੰ ਉਸਾਗਰ ਕਰਨ ਦਾ ਸਫਲ ਜਤਨ ਹੈ। ਇਸੇ ਲੜੀ ਦਾ ਤੀਜਾ ਏਖ 'ਆਧੁਨਿਕ ਕਾਲ' ਦਾ ਵਰਣਨ ਹੈ, ਜਿਸ ਨੂੰ ਅਸੀਂ ਕਿਸੇ ਅਗਲੋਰੇ ਅੰਕ ਵਿਚ ਦਿਆਂਗੇ।

ਜੇਹਾ ਕਿ ਅਸਾਂ ਦਸੇਬਰ, ੧੯੬੦ ਦੇ ਅੰਕ ਦੇ ਸੇਪਾਦਕੀ ਵਿਚ ਆਪਣੇ ਸਤਿਕਾਰ ਯੋਗ ਲੇਖਕਾਂ ਤੋਂ ਸੁਹਿਰਦ ਪਾਠਕਾਂ ਦਾ ਪਿਆਨ ਪੰਜਾਬੀ ਅਧਿਆਤਮਕ ਸਾਹਿਤ ਵਲ ਦਵਾਇਆ ਸੀ, ਤੋਂ ਸੰਕੌਤ ਕੀਤਾ ਸੀ, ਕਿ ਅਸੀਂ ਹਰ ਮਹੀਨੇ ਇਕ ਨ ਇਕ ਲੰਖ ਅਜਿਹਾ ਦੇਣ ਦੀ ਪੂਰੀ ਕੋਸ਼ਿਸ਼ ਕੀਤਾ ਕਰਾਂਗੇ, ਉਸੇ ਦੇ ਪ੍ਰੀਨਾਮ ਵਜੇ ਸਾਨੂੰ ਪ੍ਰਸੰਨਤਾ ਤੋਂ ਮਾਣ ਹੈ ਕਿ ਅਸੀਂ ਮੁਲਝੇ ਹੋਏ ਲੇਖਕ ਸ੍ਰੀ ਹਜ਼ਾਰਾ ਸਿੰਘ ਜੀ ਦਾ ਇਕ ਲੇਖ ਆਸਾ ਦੀ ਵਾਰਾ ਦੇ ਰਹੇ ਹਾਂ, ਜਿਹੜਾ ਸਾਹਿਤਕ ਵਿਸ਼ਲੇਸ਼ਣ ਦੇ ਨਾਲ ਨਾਲ ਇਸ ਮਹਾਨ ਵਾਰ ਦਾ ਦਾਰਸ਼ਨਕ ਅਧਿਐਠ ਵੀ ਕਿਹਾ ਜਾ ਸਕਦਾ ਹੈ। ਸਾਡੀ ਇਛਾ ਹੈ, ਕਿ ਸਾਰੀਆਂ ਹੀ ਸ਼੍ਰੋਮਣੀ ਬਾਣੀਆਂ ਦਾ ਸਾਹਿਤਕ ਨਿਰੀਖਣ ਅਸੀਂ ਵਾਰੋਂ ਵਾਰੀ ਦੇ ਦੇ ਰਹੀਏ।

ਪੰਜਾਬੀ ਦੇ ਬਹੁਤ ਸਾਰੇ ਗੁੱਝੇ ਲਿਖਾਰੀਆਂ ਤੇ ਕਵੀਆਂ ਆਦਿ ਦੇ ਜੀਵਨ ਤੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀਆਂ ਰਚਨਾਵਾਂ ਹਾਲੀ ਤਕ ਪਾਰਬੂਆਂ ਦੀ ਨਜ਼ਰੋਂ ਓਹਲੇ ਹੀ ਪਈਆਂ ਹਨ । ਅਸੀਂ ਜਤਨ ਕਰਦੇ ਹਾਂ, ਕਿ ਪੰਜਾਬੀ ਦੁਨੀਆ ਰਾਹੀਂ ਅਜਿਹੇ ਗੁਮਨਾਮ ਤੇ ਗੁਝੇ ਕਵੀਆਂ ਤੇ ਲਿਖਾਰੀਆਂ ਦੀ ਪਾਠਕਾਂ ਨਾਲ ਜਾਣ ਪਛਾਣ ਕਰਾਣੀ ਜਾਵੇ। ਇਸ ਵੇਰ ਬਾਵਾ ਬਲਵੰਤ ਸੀ ਦਾ ਵਿਸਥਾਰਕ ਲੇਖ 'ਗੁਰਾਂ ਦਿਤਾ ਸੀ ਖੰਨਾ' ਪੁਰ ਦਿਤਾ ਜਾ ਰਿਹਾ ਹੈ, ਜਿਸ ਵਿਚ ਸੂਬਵਾਨ ਲੇਖਕ ਨੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਕਵਿਤਾ ਦੀਆਂ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ਤਾਈਆਂ ਵੀ ਉਜਾਗਰ ਕਰਨ ਦਾ ਕਾਮਯਾਬ ਉਪਰਾਲਾ ਕੀਤਾ ਹੈ।

ਸਾਡੀ ਅਮੌਕੀ ਗੱਦ ਹਾਲੀ ਅੰਵਾਣੀ ਬਾਲੜੀ ਹੈ । ਇਸ ਨੂੰ ਪਰਨ ਸਿੰਘ ਤੇ ਭਾ. ਵੀਂਹ ਸਿੰਘ 'ਕੁਝ ਸਮਾਂ' ਖਿਡਾ ਗਏ, ਪਰੰਤ ਇਹ ਚਾਲਾਂ ਰਿੜਨਾ ਵੀ ਨਹੀਂ ਸਿਖੀ। ਆਧੁਨਿਕ ਗੱਦ ਅਤੇ ਗੱਦਕਾਰਾਂ ਪੁਰ ਸ੍ਰੀ ਸੁਖਪਾਲਵੀਰ ਸਿੰਘ ਹਸਰਤ ਜੀ ਦਾ ਇਹ ਸੰਖਿਪਤ ਜੋਹਾ ਲੇਖ ਹੈ, ਜਿਹੜਾ ਵਰਤਮਾਠ ਪੰਜਾਬੀ ਗੱਦ-ਸੇਸ਼ਾਰ ਪਰ ਇਕ ਪੰਛੀ-ਝਾਤ ਹੈ, ਇਸ ਤੋਂ ਅਜ ਦੀ ਪੰਜਾਬੀ ਗੱਦ ਦੀ ਦਬਾ ਸਹਿਜੇ ਹਾਂ ਇਸ ਜਾਂਦੀ ਹੈ। ਅਸੀਂ ਆਪਣੇ ਸਰਬੰਗੀ ਕਲਾਕਾਰ ਲਖਕਾਂ ਪਾਸ ਖਿਨੌਂ ਕਰਾਂਗੇ ਕਿ ਉਹ ਪੰਜਾਬੀ ਗੱਦ ਨੂੰ ਉੱਨਤ ਕਰਨ -ਸਰੋਦੀ, ਸਾਦਾ ਤੇ ਡਾਵ – ਜਨਕ ਵਲ ਉਚੇਚਾ ਧਿਆਨ ਦੇਣ । ਪੰਜਾਬੀ ਗਿਆਨ ਵਿਗਿਆਣ ਦੀਆਂ ਜਿਖਰਾਂ ਨੂੰ 'ਉਚਰੀ ਗੰਦ ਸ਼ਕਦੀ ਹੈ।

ਲੌਕ ਅਖਾਣ ਤੇ ਲੌਕ ਗੀਤ ਹਰ ਸਾਹਿਤ ਦਾ ਵਡ-ਮੂਲਾ ਖ਼ਜ਼ਾਨਾ ਹੋਇਆ ਕਰਦੇ ਹਨ । ਸਾਡੀ ਇਹ ਕੋਸ਼ਿਸ਼

ਪੰਜਾਬੀ ਦੁਨੀਆਂ ]

ਦੀ ਹੈ ਕਿ ਹਰ ਅੰਕ ਵਿਚ ਇਕ ਨ ਇਕ ਅਜਿਹਾ ਲੇਖ ਜ਼ਰੂਰ ਦਿਤਾ ਜਾਵੇਂ ਜਿਸ ਵਿਚ ਇਸ ਕੀਮਤੀ ਖ਼ਜ਼ਾਨੇ ਦੇ ਬਹੁ-ਮੁਲੇ ਹੀਰੇ ਮੌਤੀ ਆਪਣੀ ਆਫ਼ਾ ਦੀ ਡਾਲ ਮਾਰਦੇ ਇਸਣ । ਇਸ ਵਾਰ ਵੀ ਅਸੀਂ ਦੇ ਅਜਿਹੇ ਲੇਖ ਦੇ ਰਹੇ ਹਾਂ । ਇਕ ਸ੍ਰੀ ਤਖਤ ਸਿੰਘ ਜੀ ਦਾ 'ਲੌਕ ਅਖਾਣ ਕਸਵੱਟੀ ਤੋਂ' ਅਤੇ ਦੂਜਾ ਸ੍ਰੀ ਹਰਕੇਸ਼ ਸਿੰਘ ਕਹਿਲ ਦਾ 'ਲੌਕ-ਗੀਤਾਂ ਵਿਚ ਬਾਬਲ'। ਹਲਕੇ ਸਾਹਿਤਕ ਲੇਖ ਹੋਣ ਕਾਰਨ ਪਾਠਕ ਇਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਰਸ ਸੁਭਾਵਕ ਹੀ ਮਾਣ ਸਕਣਗੇ।

ਟੈਗੋਰ ਦੀ ਸੌ ਬਰਸੀ ਰਿਸ ਸਾਲ ਮਈ ਵਿਚ ਆ ਰਹੀ ਹੈ, ਜਿਸ ਮਹੀਠੇ ਅਸੀਂ ਟੈਗੋਰ ਦਾ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ ਅੰਕ ਵੀ ਕੁੱਚ ਰਹੇ ਹਾਂ । ਇਸ ਮਹਾਠ ਕਲਾਕਾਰ, ਸਾਹਿਤਕਾਰ ਦੇਸ਼ ਭਗਤ, ਤੇ ਮਾਨਵਤਾ ਦੇ ਕਵੀ ਦੀ ਯਾਦ ਨੂੰ ਸੁਰਜੀਵਤ ਤੇ ਤਾਜ਼ਾ ਰਖਣ ਲਈ ਅਸੀਂ ਦਸੰਬਰ ੬੦ ਤੋਂ ਹੀ ਹਰ ਮਹੀਠੇ 'ਟੈਗੋਰ ਪਾਠ' ਹੇਠ ਟੈਗੋਰ ਦੀ ਕਿਸੇ ਨ ਕਿਸੇ ਰਚਨਾ ਦਾ ਅਨੁਵਾਦ ਦੇ ਦੇ ਆ ਰਹੇ ਹਾਂ । ਇਸ ਅੰਕ ਵਿਚ ਅਸੀਂ ਸ੍ਰੀ ਸਗਸੀਤ ਸਿੰਘ 'ਅਨੰਦ' ਦਾ ਟੈਗੋਰ ਅਨੁਵਾਦ 'ਈਰਾਨ ਵਿਚ ਦੇ ਸਿਰਲੇਖ ਹੇਠ ਦੇ ਰਹੇ ਹਾਂ । ਇਹ ਸਿੱਧਾ ਮੂਲ ਅਥਵਾ ਬੰਗਾਨੀ ਤੋਂ ਉਲਬਾਇਆ ਹੋਣ ਕਾਰਨ ਆਪਣੇ ਅਸਲ ਰੰਗ ੂੰ ਪਕਿਆਂ ਰੱਖ ਸਕਿਆ ਹੈ । ਸਾਨੂੰ ਵਿਸ਼ਵਾਜ਼ ਹੈ ਪਾਠਕ ਇਸ ਦੇ ਸਾਹਿਤਕ ਸੁਆਦ ਨੂੰ ਚੱਖ ਸਕਤਰੀ ।

ਜਨ-ਪਾਰਕ ਭਾਗ, ਜਿਸ ਨੇ ਸ਼ੀਘਰ ਜਨ-ਸਾਹਿਤ'
ਮਾਸਕ ਪੱਤਰ ਵਿਚ ਬਦਲ ਜਾਣਾ ਹੈ, ਨੂੰ ਅਸੀਂ
ਇਸ ਵਾਰ ਵੀ ਕਈ ਇਕ ਸੁਭਾਗੀ ਸਾਹਿਤਕਾਰਾਂ, ਕਵੀਆਂ
ਤੋਂ ਲੇਖਕਾਂ ਦੀਆਂ ਮੌਲਕ ਰਚਨਾਵਾਂ ਨਾਲ ਭਾਗ ਲਾ
ਸਕੇ ਹਾਂ। ਇਸ ਭਾਗ ਵਿਚ ਭਾਗ ਲੈਣ ਵਾਲਿਆਂ ਵਿਚੰ-ਸਰਵ ਸ੍ਰੀ ਅਵਤਾਰ ਸਿੰਘ ਅਜ਼ਾਦ, ਡਾ. ਆਰ. ਐਲ. ਆਹੂਜਾ, ਪਿਆਰਾ ਸਿੰਘ ਪਦਮ, ਗੁਲਵੰਤ ਵਾਰਗ, ਈਸ਼ਰ ਸਿੰਘ ਤਾਂਘ, ਸਰਬੰਸ, ਤਾਰਾ ਸਿੰਘ ਕੇਮਲ, ਸ਼ਾਕਿਰ ਪੁਰਸ਼ਾਰਥੀ ਰਾਜ ਦੁਲਾਰ, ਪਿਆਰੇ ਲਾਲ ਅਮਰ ਆਦਿ ਦੇ ਨਾਮ ਖਾਸ ਕਰ ਕੇ ਵਰਣਨ ਯੋਗ ਹਨ। ਸਾਨੂੰ ਪੂਰਨ ਆਸ ਹੈ, ਪੰਜਾਬੀ-ਸਾਹਿਤ ਪ੍ਰੇਮੀ ਇਸ ਅੰਕ ਨੂੰ ਇਕ ਨਿਲਾ ਜੌਹਾ ਪਰ ਕੀਮਤੀ ਹੀਰਾ ਸਮਬ ਕੇ ਇਸ ਨੂੰ ਸਰਮਾਇਆ—ਭੱਬੀ ਵਿਚ ਸਾਂਭ ਰਖਣਗੇ।

ਜ, ਸ, ਸ.

### ਪੰਜਾਬੀ ਸਾਹਿਤ

'ਪੰਜਾਬੀ ਸਾਹਿਤ' ਤੇ ਛੂੰਘੀ ਨਜ਼ਰ ਮਾਰਿਆਂ ਪਤਾ ਲਗਦਾ ਹੈ ਕਿ ਇਸ ਦੀ ਰਚਨਾ ਦੀ ਪਰੇਰਨ ਸਾਡੇ ਬਲਵੇਤ, ਸਿੱਧੇ ਸਾਦੇ, ਸਾਦ-ਮੁਰਾਦੇ, ਪਵਿੱਤਰ ਹਿਰਦੇਵਾਨ ਪੰਜਾਬੀਆਂ ਨੂੰ ਚਾਰ ਚੀਜ਼ਾਂ ਨੇ ਦਿੱਤੀ ਹੈ: ਸੁਹੱਪਣ ਤੇ ਸੂਰਬੀਰਤਾ ਨੇ, ਆਤਮ-ਵਾਦ ਤੋਂ ਪ੍ਰਾਕਰਮ ਦੀ ਜਮਾਂਦਰ ਚੂਰੀ ਨੇ । ਪੰਜਾਬ-ਸਰਹਦੀ ਸੂਬਾ ਹੈ, ਏਸ ਕਰਕੇ ਪੰਜਾਬੀਆਂ ਨੂੰ ਸਦਾ ਤੋਂ ਬਾਹਰਲਿਆਂ ਦਿਆਂ ਹੱਲਿਆਂ ਤੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਲੁੱਟ-ਮਾਰ ਸਾੜ-ਫੂਕ ਕਤਲ, ਬੇ-ਅਬਰੋਈ ਦਾ ਸਾਹਮਣਾ ਕਰਨਾ ਪਿਆ ਹੈ । ਨਿੱਤ ਦਿਆਂ ਪੁਆੜਿਆਂ ਤੋਂ ਬਚਾਉ ਦੀ ਪ੍ਰਬਲ ਇੱਛਾ ਨੇ ਹਰੇਕ ਪੰਜਾਬੀ ਵਿਚ ਬਹਾਦਰੀ, ਜੀਵਨ ਉਤੇ ਚੌੜੀ ਦਿੱਨ, ਨਿਰੋਵਿਆ ਦੇਸ਼-ਪਿਆਰ ਤੇ ਭਾਵੇ ਵਾਹਿਗੁਰੂ ਦਾ ਭੈ ਭਰ ਦਿਤਾ ਹੈ । ਸਾਡੇ ਸੰਤ ਸਿਪਾਹੀ ਪੰਜਾਬੀ ਸ਼ਿੰਗਾਰ ਰਸ ਦਿਆਂ ਰੰਗਾਂ ਅਤੇ ਸਾਬਤ ਵਿਸ਼ਵਾਸ ਦੀਆਂ ਜੋਜ਼-ਦਿਵਾਉ ਖੁਸ਼ਬੰਦੀਆਂ ਉਤੇ ਬੁਲੂ ਬੁਲੂ ਪੱਦੇ ਆਏ ਹਨ । ਸਾਡਾ ਰਾਗ ਤੇ ਸਪਭਟ ਜੀਵਨ-ਸਿਧਾਂਤ ਦੇ ਮੌਲ ਤੇ ਕਲਪਨਾ-ਭਰਿਆ ਸਾਹਿਤ, ਜਿਸ ਵਿਚ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ ਬਾਂ ਹੈ ਲੋਕ-ਕਾਵਿ ਨੂੰ, ਅਤੇ ਸਰਬ-ਜਨਕ ਸਦਾਚਾਰ ਨੂੰ, –ਦੇਵੀ ਸੁੰਦਰਤਾ ਤੇ ਸੁੰਦਰ ਦੇਵੱਤ ਦੇ ਪਿਆਰ ਰੂਪੀ ਬੀਜ ਦਾ ਵਿਸ਼ਮਾਦ-ਉਪਜਾਉ ਫਲ ਹੈ ।

( ਭਾ, ਮੋਹਨ ਵਿੰਘ )

੍ਰਿਪੰਜਾਬੀ ਦੁਨੀਆ

## ਪੰਜਾਬੀ ਕਵਿਤਾ ਵਿਚ ਕਸ਼ਮੀਰ

A. H. H.

''ਕਸ਼ਮੀਰ ਜੇਹਾ ਕੋਈ ਮੁਲਕ ਨਾਹੀਂ ਨਹੀਂ ਚਾਨਣ। ਵੱਲ ਦੇ ਨੂਰ ਸੋਹਾਂ'' (ਵਾਰਸ-ਹੀਰ)

ਦੁਰਿਆ ਅਰਕ ਦੇ ਪੂਰਬ ਤੇ ਰਾਵੀ ਦੇ ਪੱਛਮ ਵਲ ਨੂੰ ੮੦੯੨੦ ਵਰਗ ਮੀਲਾਂ ਪੂਰ ਫੋਲਿਆ ਹੋਇਆ ੩੨੨੧੭ ਤੋਂ ਰਦ ਪ੮ ਲੰਮਕਾਰ ਤੇ ੭੩²੨੬ ਤੇਂ ੮੦°੩੦ ਵਿਚਣਾਰ ਵਿਚ ਸਥਿਰ ਇਕ ਵਿਸ਼ਾਲ ਬਹੁ-ਮੰਨਜ਼ਲੇ ਮਕਾਨ ਵਾਂਗ ਪੌੜੀਓਂ ਪੌੜੀ ਉਚਾ ਆਕਾੜਾਂ ਵਲ ਨੂੰ ਵਧਦਾ ਉਨਦਾ ਜਾਂਦਾ ਦੇਸ਼ ਕਲਮੀਰ ਹੈ–ਜਿਸ ਦਾ ਬੂਹਾ ਜੰਮੂ ਹੈ ਤੇ ਜਿਸ ਦਾ ਮੱਥਾ ਦੱਖਣ ਵੱਲ ਨੂੰ ਪੰਜਾਬ ਦੇ ਜਿਹਲਮ, ਗੁਜਰਾਤ, ਸਿਆਲਕੋਟ ਤੇ ਗੁਰਦਾਸਪੁਰ ਦੇ ਜ਼ਿਲਿਆਂ ਨੂੰ ਆਪਣੇ ਪੌਰਾਂ ਵਿਚ ਵਿਭਿਆ ਵੇਖਦਾ ਹੈ । ਪੀਰ ਪੰਜਾਲ ਇਸ ਦੀ ਬਰਵਾਨੀ ਟੋਪੀ ਹੈ, ਜਿਸ ਦੀਆਂ ਧੋਲੀ ਧਾਰ ਪਹਾੜੀਆਂ ਕੋਰ ਕਾਫ਼ ਵਾਂਗ ਪਵਿੱਤਰ ਤੇ ਮੁੰਦਰਤਾ-ਭਰਪੂਰ ਹਨ । ਵਾਰਸ ਨੂੰ ਹੀਰ ਜੱਟੀ ਖ਼ਾਇਦ ਇਸੇ ਲਈ ਧਰਤੀ ਕਸ਼ਮੀਰ ਦੀ ਧੌਲੀ-ਧਾਰ ਜਾਪਦੀ ਸੀ ਜਿਸ ਦਾ ਇਕਬਾਲ ਉਹ ਸੋਦੇ ਦੇ ਮੂੰਹੋਂ ਜੰਗੀ ਰਾਂਤੇ ਅਗੇ ਇਉਂ ਕਰਵਾਉਂਦਾ ਹੈ:—

> "ਸਾਨੂੰ ਹੀਰ ਜੱਟੀ ਧੌਲੀ-ਬਾਰ ਦਿਸੇ, ਕੌਰ ਕਾਫ਼ ਤੇ ਬਰਤ ਕਸ਼ਮੀਰ ਦੀ ਜੀ।"

ਪ੍ਰੌ. ਮੌਹਨ ਸਿੰਘ ਨੂੰ ਇਸ ਦੇ ਚਾਰ ਦੁਫ਼ੋਰੇ ਉਚੇ ਪਰਬਤ ਘਾਵਾਂ ਦੀ ਮਖ਼ਮਲੀ ਪੌਸ਼ਾਕ ਨਾਲ ਕਜੇ ਪੈਰ! ਵਿਚ ਪਈ ਦੂੰ ਹੈਰਾਂ ਵਾਂਗ ਵਲ ਖਾਂਦੀਆਂ ਨਦੀਆਂ ਕੋਢੇ ਇੰਜ ਖ਼ਲੋਰੇ ਇਸਦੇ ਹਨ, ਜਿਵੇਂ ਇਹ ਯੂਗਾਂ ਯੂਗਾਂਤਰਾਂ ਤੋਂ ਇਸ ਧਰਤੀ ਦੇ ਮੌਹ-ਬੰਧਨ ਨਾਲ ਜੜੜੇ ਗਏ ਹੋਣ:—
'ਚਾਰ ਚੁਫੇਰੇ ਪਰਬਤ ਉਚੇ
ਨਾਲ ਘਾਵਾਂ ਦੇ ਕਜੇ
ਏਨ੍ਹਾਂ ਨਦੀਆਂ ਦੇ ਮੌਹ-ਬੰਧਨ
ਖੜੇ ਯੂਗਾਂ ਤੋਂ ਬਝੇ।'
ਇਸ 'ਟੁਕੜੀ ਯੂਗ ਤੋਂ ਨਿਆਰੀ' ਦੇ ਰਮਣੀਕ ਚੰਗਿਰਦੇ ਛਲੇ ਨੂੰ ਭਾਈ ਵੀਰ ਸਿੰਘ ਵੀ ਅਸਮਾਨੀ ਭੂਹ ਤੇ ਅਰਬੀ ਜਮਜ਼ਾਂ ਦੀ ਤਾਰਿਆਂ-ਵੱਤ ਜੜੀ ਇੰਮੀ ਨਾਲ ਲਪੇਟਿਆ ਵੇਖਦਾ ਹੈ। ਉਸ ਲਈ ਇਹ ਕਬਮੀਰ-ਧਰਤ ਦਾ ਭੌਲਾ ਅਸਮਾਨੇ' ਉਤਰਿਆ ਜਾਪਦਾ ਹੈ; ਉਹ ਲਿਖਦਾ ਹੈ!—
''ਜਿਸ ਬਾਵੇ' ਧਰਤੀ ਤੋਂ ਆ ਕੇ
ਇਹ ਮੁੱਠ ਡਿਗੀ ਸਾਰੀ
ਉਹ ਥਾਉਂ ਕਸ਼ਮੀਰ ਬਣ ਗਿਆ ਟਕਤੀ ਜਗ ਤਾਂ ਨਿਆਰੀ।''

ਅਸਮਾਨੀ-ਛੁਹ ਦੇ ਚਾਨਣੇ ਵਿਚ ਨ੍ਹਾਤੀ ਤੇ ਲਿਸ਼ਕ ਪੁਸ਼ਕ ਕੇ ਸੰਵਰੀ ਧਰਤ ਦੀ ਹਿੱਕ ਦੇ ਆਕਾਸ਼ੀ ਰਮਜ਼ ਫੁੱਟ ਫੁੱਟ ਚਸਕਣ ਤੇ ਨਿਕਲਣ ਨੂੰ ਕਰਦੀ ਹੈ: — "ਹੈ ਧਰਤੀ ਪਰ ਛੁਹ ਅਸਮਾਨੀ ਸੁੰਦਰਤਾ ਵਿਚ ਲਿਸ਼ਕੇ । ਧਰਤੀ ਦੇ ਰਸ, ਸਾਦ, ਨਜ਼ਾਰੇ, ਰਮਜ਼ ਅਰਸ਼ ਦੀ ਚਮਕੇ ।"

ਪ੍ਰੌ, ਮੋਹਨ ਸਿੰਘ ਅਨੁਸਾਰ ਤਾਂ ਇਥੇ' ਦੇ ਪਾਣੀਆਂ ਦੀ ਹਿੱਕ ਨੂੰ ਵੀ ਮਾਣੇ ਅੱਗ ਲਗੀ ਹੋਵੇ ਤੇ ਉਹ ਬਰਡ ਵਲ ਜੰਮੀ ਹੋਣ ਪੁਰ ਵੀ ਲਾਲ ਰੱਤੀ ਹੈ ਮੱਘ ਉਠਦੀ ਹੈ:—

"ਲੱਗੀ ਅੱਗ ਪਾਣੀ ਦੀ ਹਿੱਕ ਨੂੰ ਬਰਫਾਂ ਹੋਈਆਂ ਰੱਤੀਆਂ ।" ਚਵ੍ਹਾਂ ਪਾਸੇ ਸ਼ਰਾਬੀ ਨਰਗਜਾਂ, ਹਰੀਆਂ ਲਗਰਾਂ ਵੱਤ ਅੰਗੂਰੀ ਵੇਲਾਂ, ਤੇ ਸੰਬੂਰ ਵਰਗੇ ਘਾਹਾਂ ਨੂੰ ਵੇਖ ਕੇ ਮਖ਼ਮਲੀ ਫਰਸ਼ ਵੀ ਠਾਦਮ ਤੇ ਸ਼ਰਮਸਾਰ ਹੋ ਰੀਵੀਂ ਪਾ ਲੈ'ਦੇ ਹਨ । ਡਾ. ਫ਼ਕੀਰ ਮੁਹੰਮਦ ਕਹਿੰਦਾ ਹੈ:—

"ਕਿਬਰੇ ਮਸਤੀ ਸ਼ਰਾਬ ਦੀ ਵਿਚ ਨਰਗਸ, ਵੇਲਾਂ ਕਿਤੇ ਸਰਸਬਜ਼ ਅੰਗੂਰ ਦੀਆਂ । ਫ਼ਰਬ ਮਖ਼ਮਲੀ ਵੇਖ ਕੇ ਹੋਵੇਂ ਨਾਦਮ, ਤੇਰੇ ਘਾਹ ਵਿਚ ਸਿਫ਼ਤਾਂ ਸੰਬੂਰ ਦੀਆਂ।"

र्भवाची हुकोना ]

ਪ੍ਰਾਕ੍ਰਿਤਕ ਰੁਸਨ ਕਿਸੇ ਨਸ਼ਿਆਈ ਮੁਤਿਆਰ ਵਾਂਗ ਇਥੇ ਅੰਗੜਾਈਆਂ ਲੈਂਦਾ ਆਪਣੇ ਪ੍ਰਸਤਾਰਾਂ ਨੂੰ ਮਾਣੀ ਦਾਵਤੋਂ ਅਮਲ ਦੇ ਰਿਹਾ ਹੁੰਦਾ ਹੈ । ਇਸ ਦੀਆਂ ਹਰੀਆਂ ਹਰੀਆਂ ਬੂਟੀਆਂ ਮਾਣੀ ਕਾਦਰ ਨੇ ਸ਼ੀਸ਼ੇ ਵਿਚ ਪਰੀਆਂ ਲਾਹ ਕੇ ਰੱਖ ਦਿੱਤੀਆਂ ਹੋਣਾ । ਦਰਸ਼ਨ ਸਿੰਘ ਅਵਾਰਾ ਇਸ ਛਾਵ ਨਾਲ ਇਉਂ ਪ੍ਰਭਾਵਤ ਹੋਇਆ ਹੈ:—

'ਨਿਤ ਹੁਸਨ ਲਵੇ ਅੰਗੜਾਈਆਂ, ਕਸ਼ਮੀਰਾ ਤੇਰੇ ਡਲ ਵਿਚ ।' ਇਹ ਬੂਟੀਆਂ ਹਰੀਆਂ ਭਰੀਆਂ, ਇਹ ਸ਼ੀਸ਼ੇ ਉਤਰੀਆਂ ਪਰੀਆਂ। '

ਇਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਵੇਖ ਕਵੀ ਦੀ ਅੱਖ ਆਪਣੇ ਅੰਦਰਲੇ ਤੋਂ ਸੈਨਤਾਂ ਮਾਰਦੀ ਕੁਫ਼ ਪੁਛ ਰਹੀ ਹੁੰਦੀ ਹੈ ਕਿ:— ਅੱਖ ਵੇਖੇ ਤੇ ਦਿਲ ਪੁਛੇ ਇਹ ਕੀਕਰ ਸੀਵਣ ਸਲ ਵਿਚ ਨਿਤ ਧੁਸਨ ਲਵੇਂ ਔਗੜਾਈਆਂ......

ਇਕ ਦਰਸ਼ਕ ਲਈ ਤਾਂ ਇਥੇ ਪ੍ਰਾਕ੍ਰਿਤਕ ਹੁਸ਼ਠ ਰਮਣੀਕ ਇਕੱਲ ਤੇ ਵਿਸਮਾਦੀ ਏਕਤਾ ਵਿਚ ਗਾਸ ਰਚਾਈ ਏਨਾ ਦਿਸਦਾ ਹੈ:—

> ਕੁਣ ਇਹ ਉਚੀ ਪਧਰਾਈ ਹੁਸਨਾਂ ਨੇ ਰਾਸ ਰਚਾਈ ਰਚਿਐ ਇਕ ਅਜਬ ਕਲਾ-ਘਰ ਬੋਹਣੀ ਰਮਣੀਕ ਇਕੱਲ ਵਿਚ

ਕਵੀ ਇਸ ਦੀਆਂ ਲੰਪੀਆਂ ਮੁਟਿਆਰ-ਚੀਲਾਂ ਦੇ ਕਲਾਵੇਂ ਵਿਚ ਖਿਚੀਂਦਾ ਆਪ ਮੁਹਾਰਾ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਗਲਵਕੜੀ ਲੌੜਦਾ ਹੈ । ਅਕਾਸ਼ੀ ਪੁੰਦ ਦੀ ਚਾਦਰ ਤੇ ਬੁਕਲ ਵੇਖ ਕੇ ਉਸ ਨੂੰ ਨੰਡ ਪੈ ਜਾਂਦੀ ਹੈ। ਪ੍ਰੋ. ਮੋਹਨ ਸਿੰਘ ਦੇ ਅਨੁ-ਭਵ ਇਸ ਦੀ ਅਜਿਹੀ ਪ੍ਰਾਕਿਤਕ ਮੁੰਦਰਤਾ ਨੂੰ ਵਰਡਜ਼ਵਰਬ ਵਾਂਗ ਮਹਿਸੂਸਦੇ ਹਨ : ਉਹ ਉਸ ਦੀਆਂ ਉਚਾਨਾਂ ਵਿਚ ਕੰਮਿਆਂ ਇਉਂ ਆਪ-ਮੁਹਾਰਾ ਬੋਲ ਉਠਦਾ ਹੈ:—

> 'ਲੰਮੀਆਂ ਚੀਲ੍ਹਾਂ ਤਾਈਂ ਕਿਧਰੇ ਲਾਂਦਾ ਵਿਚ ਕਲਾਵੇ; ਕਿਧਰੇ ਧੁੰਦਾਂ ਨਾਲ ਫਿਰਾਂ ਮੈਂ ਭਰਦਾ ਨੰਢੇ ਹਾਵੇਂ ।'

ਚਵ੍ਹਾਂ ਪਾਸੇ ਅਯੜੀਆਂ ਤੇ ਚਰਵਾਹਿਆਂ ਦੇ ਗੀਤ ਉਸ ਦੇ ਕੋਨਾਂ ਵਿਚ ਮਦ-ਮਾਖਿਉਂ ਚਾਂਦੇ ਹਨ ਤੇ ਇਸੇ ਮਸਤ ਰਲੌਰੇ ਵਿਚ ਉਹ ਇਕ ਸ਼ੰਖ ਲਾੜੇ ਵਾਂਗ ਸੁਹਾਗ ਰਾਤ ਨੂੰ ਫੁਲ-ਬਰੂਆਂ ਦੇ ਮੁਖੜੇ ਤੋਂ ਸਾਵੀ ਸਾੜ੍ਹੀ ਦਾ ਪਲੂ ਸਰਕਾਂਦਾ ਆਪਣੀਆਂ ਅਖ-ਹਰਨੀਆਂ ਨੂੰ ਚਾਰ ਚਾਰ ਨਹੀਂ ਰਲਦਾ। ਉਹ ਲਿਖਦਾ ਹੈ:—

> 'ਚਨਵਾਹਿਆਂ ਤੋਂ ਸੁਣ ਕੇ ਕਿਧਰੇ ਮਿਠੇ ਗੀਤ ਪਹਾੜੀ ਫੁਲ-ਬਹੂਆਂ ਦੇ ਮੂੰਹ ਤੇ ਕਿਧਰੇ ਪੁੰਹਦਾ ਸਾਫੀ ਸਾੜੀ !'

ਅਜਿਹੀ ਸੁੰਦਰਤਾ ਨੂੰ ਵੇਖ ਵੇਖ ਕੌਣ ਰਜਿਆ ?

ਦਰ ਚਰ ਹੁਸਨ ਮੇਰੀਆਂ ਅੱਖਾਂ
ਦੱਸੀਆਂ ਨਹੀਂ ਸਨ ਹਾਲਾਂ ।

ਤਾਂਹੀਏ ਤਾਂ ਇਸ ਧਰਤ ਦੇ ਜ਼ਹਿਰ-ਮੋਹਰੇ ਰੰਗੇ ਪਾਣੀਆਂ ਹੁੰਦੇ ਸਵੇਰ ਦਾ ਹੈਰਾ ਕਵੀ ਤਰਕਾਲਾਂ ਪਾ ਵੇਖਦਾ ਹੈ-ਤੇ ਇਨ੍ਹਾਂ ਜ਼ਹਿਰ-ਮੋਹਰੇ ਪਾਣੀਆਂ ਦੇ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਪੀ ਪੀ ਖੀਵਾ ਹੈ ਹਿਲ ਨਹੀਂ ਸਕਦਾ:—

'ਸ਼ਹਿਰ-ਮੋਹਰੇ ਪਾਣੀਆਂ ਦੇ ਕੇਵੇ ਪੈ ਗਈਆਂ ਤਰਕਾਲਾਂ ।'

ਇਹ ਪ੍ਰਾਕ੍ਰਿਤਕ ਸੁੰਦਰਤਾ ਆਪਣੇ ਪਰਬਤਾਂ ਜਿਭੇ ਖ਼ਿਆਲ ਉਤਪਣ ਕਰਦੀ ਹੈ–ਇਹ ਆਪ ਸਦਾ ਬਸੰਤੀ ਖੇੜੇ ਵਿਚ ਖਿੜੀ ਰਹਿੰਦੀ ਹੈ–ਇਸ ਦੇ ਬਾਲ-ਵਰੇਸ਼ ਦੀ ਜਵਾਨੀ ਕਦੀ ਢਲਦੀ ਨਹੀਂ । ਗਿਆਨੀ ਗੁਰਦਿੱਤ ਸਿੰਘ 'ਭਾਵਾਂ' ਦੇ ਦੇਸ਼ ਵਿਚ ਲਿਖਦਾ ਹੈ:---

> 'ਪਰਬਤਾਂ ਵਾਂਗ ਖ਼ਿਆਲ ਅਣਛੋਹੇ ਛੁਣਣ ਭਾਵਾਂ ਦੇ ਲਾਵੇ ਸਦਾ ਬਾਤਾ ਸਦਾ ਹੀ ਖੇੜੇ, ਸਦਾ ਹੀ ਬਾਲ-ਵਰੇਸ਼।'

ਕਸ਼ਮੀਰ ਦੇਸ਼ ਦੀ ਬਾਬਤ ਜਹਾਂਸ਼ੀਰ ਬਾਦਸ਼ਾਰ ਕਹਿੰਦਾ ਸੀ, ਕਿ ਜੇਕਰ ਇਥੇ ਸਕੇ ਝੁਲਸੇ ਪਰਾਂ ਵਾਲਾ ਮੁਰਦਾ ਪੱਛੀ ਵੀ ਆ ਜਾਵੇ ਤਾਂ ਉਹ ਵੀ ਨੌ-ਬਰ-ਨੌਂ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ । ਉਸ ਦੇ ਨਵੇਂ ਖੰਭ ਨਿਕਲ ਆਉਂਦੇ ਹਨ । ਭਾ. ਫ਼ਕੀਰ ਮੁਹੰਮਦ, ਪ੍ਰਸਿੱਧ ਪੰਜਾਬੀ ਕਵੀ ਇਸੇ ਭਾਵ ਨੂੰ ਪਿੰਜ ਪ੍ਰਗਟਾਉਂਦੇ ਹਨ;—

'ਇਕ ਇਕ ਤੇਰਾ ਪਾਸ਼ਾ ਉਹ ਬਲੰਦ ਪਾਸ਼ਾ ਪਸਤੀ ਵਿਚ ਦੁਨੀਆਂ ਏਨਜ਼ੀਰ ਦਿੱਸੀ ।

[ ਪੰਜਾਬੀ ਦੁਨੀਆ

ਤੰਗੀ ਆਬੇ ਹਵਾ ਵਿਚ ਮੁਰਦਿਆਂ, ਦਮੇ ਬੀਸਾ ਦੀ ਐਨ ਤਾਸੀਰ ਦਿੱਸੀ।' ਇਸ ਨੂੰ ਜੱਨਤ, ਜੱਨਤ-ਨਜ਼ੀਰ ਤੋਂ ਬਰਿਸ਼ਤ ਕਿਹਾ ਗਿਆ ਹੈ। ਸਵਰਗਵਾਸੀ ਪੰਜਾਬੀ ਬੁਲਬੁਲ ਫ਼ੀਰੌਜ਼ਦੀਨ ਸ਼ਰਫ਼ ਨੂੰ ਇਹ ਜੱਨਤ ਨਜ਼ੀਰ ਹੋਣ ਤੇ ਛੁਟ ਜ਼ਿੰਦਾ ਦਿਲਾਂ ਲਈ ਹੁਸਨ ਦੀ ਤਸਵੀਰ ਵੀ ਹੈ'—

'ਜ਼ਿੰਦਾ ਦਿਲਾਂ ਦੇ ਵਾਸਤੇ ਜੱਗ ਉਤੇ, ਏਸ਼ਕ ਦੇਸ਼ ਇਹ ਜੱਨਤ ਨਜ਼ੀਰ ਦਾ ਏ। ਸਾਫ਼ ਸ਼ਹਿਰ ਗਿਰਾਵਾਂ ਨੂੰ ਗਾਹ ਗਾਹ ਕੇ, ਪਰਖ ਲਿਆ ਮੈਂ ਹੁਸ਼ਨ ਕਸ਼ਮੀਰ ਦਾ ਏ।' ਭਾਵੇਂ ਡਾ. ਫ਼ਕੀਰ ਮੁਹੰਮਦ ਫ਼ਕੀਰ ਨੂੰ ਇਸ ਜੱਨਤ ਦੀ ਨਜ਼ੀਰ ਕੋਈ ਤੋਂ ਕਿਧਰੇ ਨਹੀਂ ਮਿਲਦੀ :—

"ਤੈਨੂੰ ਕਿਵੇਂ ਮੈਂ ਜੰਨਤ ਨਜ਼ੀਰ ਆਖਾਂ, ਜੰਨਤ ਹੋਵੇ ਤੇ ਹੋਵੇ ਨਜ਼ੀਰ ਤੇਰੀ ।"

ਇਸ ਧਰਤ ਦੇ ਪਾਲੀਆਂ ਵਿਚ ਚੰਦ ਸੂਰਜ ਤੋਂ ਤਾਰਿਆਂ ਦੀਆਂ ਭਾਰਾਂ ਆਕਾਸ਼ੀ ਆ ਆ ਤਾਰੀਆਂ ਲਾਉਂਦੀਆਂ, ਕਦੀ ਭੂਬਦੀਆਂ ਤੇ ਕਦੇ ਉਡਰਦੀਆਂ ਇਸਦੀਆਂ ਹਨ । ਇਸੇ ਕਰਕੇ ਗਿ. ਗੁਰਦਿੱਤ ਸਿੰਘ ਨੂੰ ਇਹ ਧਰਤ ਪੁਰ ਸੂਰਗ ਰਚਿਆ ਦਿਸਦਾ ਹੈ :—

'ਚੰਦ ਸੂਰਸ ਤਾਰਿਆਂ ਦੀਆਂ ਝਾਰਾਂ, ਆ ਤਾਰੀਆਂ ਲਾਣ । ਧਰਤੀ ਉਤੇ ਸ਼ੁਰਗ ਵੇਖਿਆ, ਵਿਚ ਕਸ਼ਮੀਰ ਦੇ ਆਣ ।'

ਭਾਈ ਵੀਰ, ਸਿੰਘ ਜਿਸ ਨੇ ਪੂਰਨ ਇਕ ਮਹਾਨ ਕਾਵਿ-ਗ੍ਰੰਥ 'ਮਟਕ ਹੁਲਾਰੇ' ਇਸ ਸੁੰਦਰ ਸੁਹਣੀ ਧਰਤ ਪੁਰ ਰਚਣ ਦੀ ਪ੍ਰੇਰਨਾ ਪ੍ਰਾਪਤ ਕੀਤੀ, ਇਸ ਦੇ ਮਟਕ ਹਲੌਰੇ ਦੀ ਛੌਰ ਤੋਂ ਹੀ ਆਪਣੀ ਆਤਮਾ ਨੂੰ ਖੋੜੇ ਤੋਂ ਮਸਤੀ ਨਾਲ ਖੀਵਾ ਹੁੰਦਾ ਵੇਖਦਾ ਹੈ। ਉਸ ਦਾ ਦਿਲ ਉਸ ਤੋਂ ਵਿਫਤਨ ਲਗਿਆਂ ਦਿਲਗੀਰੀਵੀ ਖਾਂਦਾ ਹੈ, ਪਰ ਉਸ ਨੂੰ ਇਸ ਗੱਲ ਦਾ ਦੁਖ ਨਹੀਂ— ਉਸ ਨੂੰ ਸਦੀਵੀ ਖੇਤੇ ਤੋਂ ਮਟਕ ਹਲੌਰੇ ਦਾ ਸੰਗ ਸਾਥ ਮਿਲ ਚੁਕਾ ਹੁੰਦਾ ਹੈ:—

> 'ਸੋਹਣਿਆਂ ਤੋਂ ਜਦੇਂ ਵਿਫੜਨ ਲਗੀਏ, ਦਿਲ ਦਿਲਗੀਰੀ ਖਾਵੇਂ। ਪਤ ਤੇਵੇਂ ਟੁਰਦਿਆਂ ਕਸ਼ਮੀਰੇ, ਸਾਨੂੰ ਨ ਦੁਖ ਆਵੇਂ।'

ਪੰਜਾਬੀ ਦੁਨੀਆ ]

ਕਿਊ-ਜ

'ਮਟਕ ਹਲੌਰਾ ਛੋਹ ਤੌਰੀ ਦਾ, ਜੋ ਰੂਹ ਸਾਡੀ ਲੀਤਾ। ਖੇਡੇ ਵਾਲੀ ਮਸਤੀ ਦੇ ਰਿਹਾ, ਨਾਲ ਨਾਲ ਪਿਆ ਜਾਵੇਂ।

ਗਿਆਨੀ ਗੁਰਵਿੱਤ ਸਿੰਘ ਨੂੰ ਜਿਥੇ ਕਸ਼ਮੀਰ ਭਾਵਾਂ ਦਾ ਦੇਸ਼ ਅਨੁਭਵ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਉਥੇ ਉਹ ਵੀ ਉਸ ਨੂੰ ਭਭਵਿਆਂ ਵਿਲਗੀਰ ਹੋਣੋਂ ਨਹੀਂ ਰਹਿ ਸਕਿਆ :

`ਛਡਦਿਆਂ ਦਿਲ ਦਿਲਗੀਰ, ਅਲਵਿਦਾ ! ਓ ! ਕਸ਼ਮੀਰ

ਵੇਸ਼ਕ 'ਸੋਹਣੀ ਸ਼ੌ ਨੂੰ ਵੇਖ ਕੇ ਅੜਿਆ, ਹੌਣ ਰੀਬ ਨ ਜਾਵੇਂ ਅਨੁਸਾਰ ਅਜੇਹੀ ਸੁੰਦਰ ਧਰਤ ਦੇ ਮੁਖਮਲੀ ਘਾਹਾਂ ਦੇ ਵਿਛੇ ਬਿਸਤਰਿਆਂ ਪੁਰ ਪਲਸੇਟੇ ਮਾਰਦਾ, ਕਿਹੜਾ ਪਾਣੀ ਇਸ ਖੁਖਾਸਨ ਨੂੰ ਛੜਣਾ ਕਬੂਲੇਗਾ ? ਇਸ ਤੋਂ ਵਿਛੜਨ ਲਗਿਆਂ ਹਰ ਕਵੀ ਤੇ ਸੁੰਦਰਤਾ-ਪ੍ਰੇਮੀ ਦਾ ਹਿਰਦਾ ਬਹਿ ਬਹਿ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਉਹ ਤਰਦੇ ਹੋਏ ਵੀ ਉਸ ਹਰਨੀ ਵਾਂਗ ਮੁੜ ਮੁੜ, ਪਰਤ ਪਰਤ ਪਿਛਾਂ ਨੂੰ ਇਸ ਬਰਤ ਦੇ ਦੇਮਲ ਵਿਚ ਗੁੰਮ ਹੁੰਦੇ ਦ੍ਰਿਸ਼ਾਂ ਤੋਂ ਨਜ਼ਾਰਿਆਂ ਨੂੰ ਵੇਂ ਹਦਾ ਨਹੀਂ ਬਕਦਾ, ਜਿਸ ਦੇ ਜਿਗਰ ਦਾ ਹੋਟਾ ਕੋਈ ਕਰਨੋਟਾ ਦੂਰ ਪਿਛੇ ਗਵਾਰ ਗਿਆ ਹੋਵੇਂ। ਅਰਬੀ ਸੁੰਦਰਤਾ ਕਿਸ ਨੂੰ ਆਕਰਸ਼ਕ ਨਹੀਂ ਕਰਦੀ ?

ਪ੍ਰਾਕ੍ਤਿਕ ਸੁੰਦਰਤਾ ਤੋਂ ਫੁਟ ਕਸ਼ਮੀਰ ਆਪਣੇ ਪੰਸ-ਭੌਤਰ ਸੁਹੱਪਣ ਨਾਲ ਵੀ ਲਦਿਆ ਸੰਸਾਰ ਫ਼ਰ ਦੇ ਸੋਹਣਿਆਂ ਦਾ ਵੰਗ ਫਿੱਕਾ ਪਾਂ ਦਿੰਦਾ ਹੈ। ਕਸ਼ਮੀਰ ਦੇ ਰੂਸਨ ਦੀ ਤਾਂ ਮਾਨੇਂ ਕਿਸੇ ਰੱਬੀ ਨੱਕਾਬ ਨੇ ਤਸਵੀਰ ਲਾਹ ਕੇ ਰਖ ਦਿੱਤੀ ਹੈ। ਹੀਰ ਦੀ ਸਿਫ਼ਤ ਕਰਨ ਲਈ ਵੀ ਵਾਰਸ ਦੀ ਕਲਮ-ਜੀਫ਼ ਨੂੰ ਇਸੇ ਧਰਤ ਦੇ ਰੰਗ ਨਾਲ ਮੁਸੀਨ ਵੰਗਦੇ ਹਨ: –

ਉਹ ਹੀਰ ਦੀ ਰਸਵੀਰ ਵਿਚ ਇਸ ਹੈਗ ਨੂੰ ਇਉਂ ਡਰਦਾ ਹੈ:---

'ਲਕ ਚੀਨ ਕਸ਼ਮੀਰ ਤਸਵੀਰ ਜੱਟੀ, ਕਦ ਸਨੂ ਬਹਿਸ਼ਤ ਗੁਲਜ਼ਾਰ ਵਿਚੌ'।"

ਪਤਲੇ ਨਾਜ਼ਕ ਲਕ ਤੋਂ ਬਿਨਾਂ ਕਸ਼ਮੀਰ ਰਾਣੀ ਦੀਆਂ ਕਸ਼ਮੀਰੀ ਸਿਊਆਂ ਵਰਗੀਆਂ ਡਖ਼ਦੀਆਂ ਛਾਲ ਗੁਲਾਬੀ ਡਾ ਮਾਰਦੀਆਂ ਗੰਲ੍ਹਾਂ ਰਾਲ ਵੀ ਉਪਮਾ ਦਿਤੀ ਗਈ ਹੈ। ਕਿਸ਼ਨ ਸਿੰਘ ਆਰਫ਼ ਹੀਰ ਦੀ ਸਿਫ਼ਤ ਵਿਚ ਇਨ੍ਹਾਂ ਸੋਹਣੇ ਮੁੰਦਰ ਰੰਗਾਂ ਨੂੰ ਇਉਂ ਵਰਤਦਾ ਤੋਂ ਫ਼ਰਦਾ ਹੈ ਜਿਵੇਂ ਕਾਦਰ ਦੀ ਕੁਦਰਤ ਦੀਆਂ ਗੱਲ੍ਹਾਂ ਵਿਚੌਾਂ ਇਹ ਰੰਗ ਚੌਂ ਚੇ ਪੈਂਦਾ ਹੈ: -

'ਗੱਲ੍ਹਾਂ ਸਿਉ ਕਸ਼ਮੀਰ ਦੇ ਸੋਹਣਾ ਸੈਂਦਰ ਫੋਗ'

ਤੇ ਅਜਿਹੇ ਰੰਗਾਂਦੀ ਲਾਲੀ ਨਾਲ ਕਿਹੜਾ ਪ੍ਰਾਣੀ ਜਾਂ ਪ੍ਰੇਮੀ ਮਸਤ ਤੇ ਖੀਵਾਨਹੀਂ ਹੋ ਉਨਦਾ:—

> 'ਦੇਖ ਕਿਸ਼ਨ ਮਿੰਘ ਮਸਤ ਸਭ ਬਾਤ ਸ਼ਰਾਬੇਂ ਫ਼ੌਗ।'

ਕਿਰਪਾ ਸਾਗਰ 'ਸਕਸ਼ਮੀ ਦੇਵੀ' ਦੇ ਰੂਪ ਵਿਚ ਵੀ ਇਹ ਲਾਲ ਰੰਗ ਵੇਖਦਾ ਹੈ। ਲਕਸ਼ਮੀ ਦੇਵੀ ਦੀਆਂ ਰੱਲ੍ਹਾਂ ਦੀ ਲਾਲੀ ਇਉਂ ਵਰ ਫਟ ਨਿਕਲਦੀ ਭਾਸ਼ਦੀ ਹੈ:—

'ਗੱਲ੍ਹਾਂ ਉਤ ਲਾਲੀਆਂ, ਜੀਕਰ ਸੇਅ ਕਸ਼ਮੀਰ। ਮੁਖਤਾ ਫੁਲ ਗੁਲਾਬ ਦਾ ਰੂਲਾ ਚੁਸਤ ਸਤੀਰ।'

ਕਸ਼ਮੀਰੀ ਸਿਊਆਂ ਤੋਂ ਫ਼ੁਟ ਇਸ ਧਰਤੀ ਦਾ ਕੇਸਰ ਤੇ ਇਥੇਂ ਦੀਆਂ ਨਾਖਾਂ ਵੀ ਇਸ ਦੇ 'ਹੁਸਨ ਵਾਂਗ ਸਸਤੀਆਂ ਤੇ ਬਹੁਲਤਾ-ਭਰੀਆਂ ਹਨ।

ਭਾਈ ਵੀਰ ਸਿੰਘ ਨੇ ਇਸ ਖ਼ਿਆਲ ਨੂੰ ਦਰਦਮੰਦੀ ਦੀ ਕਲਮ ਨਾਲ ਵਿਉਂ ਚਿਤ੍ਰਿਆ ਹੈ :

> ਜਿਕਰ ਟੁਲਦੇ ਸੋਬ ਤੋਂ ਨਾਜ਼ਪਾਤੀਆਂ ਵਿਚ ਗਿਰਾਂ ਕਸ਼ਮੀਰ, ਤੀਕਰ ਰੁਲ ਟਹੀਂ ਸੁੰਦਰਤਾਵਿਚ ਖਾਕ, ਲੀਰਾਂ ਪਾਣੀਆਂ।

ਕਸ਼ਮੀਰ ਦੇ ਹੁਸਨ ਵਾਂਗ, ਉਥੇ ਦੀਆਂ ਵਸਤੂਆਂ ਦੀ ਵੀ ਕਦਰ ਕੀਮੜ ਕੋਈ ਨਹੀਂ ਪਾਉਂਦਾ—ਪਾਰਖੂ ਅੱਖ ਕਿਧਰੇ ਵਾਵੀਂ ਹੀ ਮਿਲਦੀ ਹੈ। ਇਥੇਂ ਦੀਆਂ ਨਾਖਾਂ ਕਿੰਨੀਆਂ ਸਸਤੀਆਂ ਹੁੰਦੀਆਂ ਹਨ, ਪ੍ਰੌ. ਮੋਹਨ ਸਿੰਘ ਦੀ ਜ਼ਬਾਨੀ ਸੁਣੋਂ!—

> 'ਸਾਡੀ ਗਲੀਓ<sup>+</sup> ਬਾਹਰ ਵੇਚੇ ਉਹ ਕਸ਼ਮੀਰੀ ਨਾਖਾਂ ਇਕ ਪੌਸੇ ਦੀਆਂ ਚਾਰ ।

ਵੱਡੀ ਬਕਦਰੀ ਕਿਹੜਾ ਸੁੰਦਰਤਾ-ਪਸੰਦ ਹਿਰਦਾ ਸਰ ਸਕਦਾ ਹੈ। ਮੀਆਂ ਮੁਹੰਮਦ ਬਖ਼ਬ, ਜਿਹੜਾ ਮੀਰਪੁਰ ਕਸ਼ਮੀਰ ਦਾ ਹੀ ਵਸਰੀਕ ਸੀ, ਤੋਂ ਜਿਸ ਨੂੰ ਇਹ ਬਿਕਾਇਤ ਸੀ, ਕਿ ਉਸ ਦੀ ਕਵਿਤਾ ਦੀ ਉਸ ਦੇ ਆਪਣੇ ਮੁਲਕ ਵਿਚ ਕੋਈ ਕਦਰ ਪਾਉਣ ਵਾਲਾ ਨਹੀਂ, ਇਸ ਧਰਤੀ ਦੇ ਕੇਸਰ ਵਲ ਇਉਂ ਸੇਫ਼ੇਤ ਕਰਦਾ ਹੈ:---

'ਕੇਸਰ ਸਸਤਾ ਮਿਲੇ ਕਸ਼ਮੀਰੇ' ਪਛਮਲ ਲਾਹੌਰੇ' ਪਿਸਤਾ ਤੇ ਬਦਾਮ ਮੁਹੰਮਦ, ਸਸਤੇ ਮਿਲਣ ਪਸ਼ੋਰੇ'।'

ਸਿਉ, ਕੇਸਰ, ਅੰਗੂਰੀ ਬੇਲਾਂ, ਹਰੀਆਂ ਡਾਲਾਂ, ਨਾਜ਼ਾਂ ਤੋਂ ਦਾਖ਼ਾਂ ਦੇ ਸੰਕੇਤਾਂ ਤੋਂ ਛੁਟ ਪੰਜਾਬੀ ਕਵਿਤਾ ਵਿਚ ਸਾਨੂੰ ਕਸ਼ਮੀਰ ਦੇ ਹਾੜੇ ਤੋਂ ਉਥੇ' ਦੀਆਂ ਸੁਆਣੀਆਂ ਬਾਰੇ ਵੀ ਇਸ਼ਾਰੇ ਮਿਲਦੇ ਹਨ । 'ਅਵਾਰਾਂ ਹਾੜੇ ਨੂੰ ਸੁਤੀ ਨੀਂਦ ਤੋਂ ਜਗਾਉਂਦਾ ਹੈ ਤੋਂ ਪੂੰ, ਮੋਹਨ ਸਿੰਘ ਕਸ਼ਮੀਰ ਦੀਆਂ ਮੁਟਿਆਰਾਂ ਦੇ ਹਾਸੇ ਕੇਸਰ ਦਾ ਮੀਂਹ ਵਰਸਾਂਦੇ ਭਾਸ਼ਦੇ ਹਨ ਜਦ ਉਹ ਕਹਿੰਦਾ ਹੈ ਕਿ :

> 'ਖਿੜ ਖਿੜ ਰਸ ਪਈਆਂ ਮੁਣਿਆਰਾਂ ਮੀਂਹ ਕੇਸ਼ਰ ਦਾ ਵਸਿਆ'

ਕਿਰਪਾ ਸਾਗਰ ਨੂੰ ਚਵਾਂ ਪਾਸੇ ਮੋਰਾਂ, ਚਕੋਰਾਂ ਦੇ ਮਿਠੇ ਬੋਲ ਸੁਣੀ ਦੇ ਹਨ, ਜਿਹੜੇ 'ਪਹਾੜਨ ਦੇ ਗੀਤ' ਵਿਚ ਇਕ ਬਕੇ ਦੁੱਟੇ ਸਿਧਾਰੀ ਨੂੰ ਮਿਠੀ ਠੀ'ਦ ਸੁਆਲਣ ਲਈ ਲੌਰੀ ਦਾ ਕੰਮ ਵਿੱਦੇ ਹਨ। ਉਹ ਇਕ ਪਹਾੜਨ ਦੇ ਮੂੰਹੋ ਇਉ' ਅਖਵਾਉਂਦਾ ਹੈ:—

> 'ਮੌਰਾਂ ਚਕੌਰਾਂ ਬਿਠ ਹੌਰ ਨ ਬੋਲ ਪੁੰਦੇ ਵੀਰਾ ਵੇ । ਮਿੱਠੀ ਮਿੱਠੀ ਬੋਲੀ ਪ੍ਰਾਤਾਕਾਲ, ਸਿਪਾਹੀਆ । ਸੌਂ ਜਾੜ੍ਹੀ ਸੌਂ ਜਾ, ਸੁਖਾਂ ਨਾਲ, ਸਿਪਾਹੀਆ ।

ਉਪ੍ਰੋਕਤ ਸੇਕੇਤਾਂ ਤੋਂ ਫੁਣ ਪੰਜਾਬੀ ਕਿਚਤਾ ਵਿਚ ਕਸ਼ਮੀਰ ਦੇ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਨਾਵਾਂ ਥਾਵਾਂ ਬਾਬਤ ਸੰਕੇਤ ਮਿਲਦੇ ਹਨ, ਉਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚੋਂ ਮਾਰਤੰਡ, ਅਵਾਂਡੀਪੁਰਾ, ਮਦਨ ਸਾਹਿਬ, ਝਲ, ਨਸੀਮ ਬਾਗ, ਠਿਸ਼ਾਰ, ਸ਼ਾਲਾਮਾਰ, ਸ਼ਾਹੀ ਚਸ਼ਮਾ, ਛੰਡ ਗਾਰਵਨ, ਅਨੰਤਨਾਗ, ਗੰਧਕ ਚਸ਼ਮਾ, ਇਫ਼ਾਬਲ, ਵੈਰੀਨਾਗ਼ ਤੇ ਪਹਿਲਗਾਮ ਅਤੇ ਛੇਵੇਂ ਗੁਰੂ, ਨੂਰਜਹਾਨ ਤੇ ਰਣਜੀਤ ਸਿੰਘ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ ਕਰ ਕੇ ਵਰਣਨ ਯੰਗ ਹਨ । ਡਾ. ਵੀਰ ਸਿੰਘ ਦੇ 'ਮਰਕ ਹੁਲਾਰੇ', ਪ੍ਰੋ. ਮੌਹਨ ਸਿੰਘ ਦਾ 'ਕੁਝੰਡੜਾ' ਤੇ 'ਅਵਾਰਾ' ਦੀ 'ਹਲਚਲ' ਤੇ 'ਗੁਸਤਾਮੀਆਂ' ਆਪਣੀ ਕਾਵਿ-ਉੰਗਲ ਨਾਲ ਇਨ੍ਹਾਂ ਨਾਵਾਂ ਬਾਵਾਂ ਵਲ ਇਸ਼ਾਰਾ ਕਰਦੀਆਂ ਮਿਲਦੀਆਂ ਹਨ।

ਇਸ ਲਈ ਕਸ਼ਮੀਰ ਜਿਥੇ ਸੀ ਪੀਡਤ ਜਵਾਹਰ ਲਾਲ ਨਹਿਰ ਜੀ ਨੂੰ ਆਪਣੀ ਅਮਰ ਪੁਸਤਕ 'ਭਿਸਕਵਰੀ ਆਫ਼ ਇੰਡੀਆਂ ਵਿਚ ਸਿਆਲੇ ਵਿਚ ਹਿਮਾਲੀ ਟੌਪੀ ਪਾਈ ਤੋ ਬਹਾਰ ਵਿਚ ਫੁੱਲਾਂ ਨਾਲ ਲੱਦੀ, ਤੋਂ ਨਦੀ ਨਾਲਿਆਂ ਨਾਲ ਰੱਸੀ ਟੱਪਣ ਖੇਡਦੀ ਵਾਦੀ ਜਾਪਦੀ ਹੈ, ਉਥੇ, ਪੰਜਾਬੀ ਕਵਿਤਾ ਵਿਚ ਇਹ ਹੁਸ਼ਨਾਂ ਦਾ ਦੇਸ਼, ਸਭ ਤੋਂ ਚੰਗੇਰਾ ਮੁਲਖ ਦਰਸਾਇਆ ਗਿਆ ਹੈ, ਜਿਸ ਦੀ ਵਾਦੀ ਦੁਧੀਆਂ ਪਲੱਡ ਦੇ ਡੌਫ਼ਣਾਂ ਨਾਲ ਬੱਕੀ ਮੁਟਿਆਰ ਵਾਂਗ ਹਰੇ ਮਖ਼ਮਲੀ ਪਿੜ ਵਿਚ ਚੰਨ ਤਾਰਿਆਂ ਦੀ ਡੌਲੀ 'ਚੌਂ ਉਤਰ ਕੇ ਨਦੀ ਨਾਲਿਆਂ ਤੇ ਫਲ-ਬੀਲ ਸੈਗ ਕਿਕਲੀ ਪਾਂਦੀ ਨਹੀਂ ਬਕਦੀ, ਤੋਂ ਜਿਸਦਾ ਕੇਸਰ ਵਰਗਾ ਰਾਸਾ ਯਾਤਰੂਆਂ ਨਾਲ ਆਪ-ਮਹਾਰੇ ਖਿੜ ਖਿੜ ਹਸਣ ਪਰ ਮਜ਼ਬਰ ਕਰ ਦਿੰਦਾ ਹੈ । ਲੰਮੀਆਂ ਉਚੀਆਂ ਦੀਲਾਂ ਠੰਡੀ ਹਵਾ ਦੀ ਮਿਜ਼ਰਾਬ ਪੂਰ ਮਧੂਰ ਰਾਗ ਛੇੜਦੀਆਂ ਹਨ ਤੋਂ ਜੰਗੀ ਚਨਾਰ ਅਲਬ ਜਗਾਂਦੇ ਹਨ। ਇਸ ਦੇ ਅਰੋਗ ਪਾਣੀਆਂ ਦੇ ਚਬਮੇ ਬਰਫ਼ ਵਾਂਗ ਜੇਮੇ ਹੋਏ ਹਿਰਦਿਆਂ ਨੂੰ ਪਿਆਰ-ਅੱਗ ਨਾਲ ਪਿਘਲਾ ਤੋਂ ਗਰਮਾ ਦੇ ਦੇ ਹਨ। ਪੰਜਾਬੀ ਕਵਿਤਾ ਕਸ਼ਮੀਰ ਦੀ ਗੰਮ ਹੁੰਦੀ ਕਲਾ ਤੇ ਇਸ ਦੇ ਪ੍ਰਾਚੀਨ ਉਨਰ ਨੂੰ ਅਲੰਪ ਹੁੰਦਾ ਵੇਖ ਹਰਖ ਖਾਂਦੀ ਹੈ। ਇਸ ਮਿਠੇ ਮੇਵਿਆਂ ਭਰੋ ਦੇਸ਼ ਤੋਂ ਪੁਭਾਵਤ ਹੋ ਕੇ ਹੀ ਬਾਇਦ ਇਕ ਅਜਿਹਾ ਨਵਾਂ ਕਸਮੀਰ

ਬਣਾਉਣ ਦੀ ਲਾਲਸਾ ਭਾ. ਫੀਰ ਸਿੰਘ ਵਿਚ ਵੀ ਉਤਪੰਨ ਹੋਣੇ ਨ ਰਹਿ ਸਕੀ । ਇਸ ਲਈ ਉਸੇ ਕਵੀ ਦੇ ਸ਼ਬਦਾਂ ਵਿਚ, ਆਓ, ਅਸੀਂ ਵੀ ਇਸ ਬਸ਼ਮੀਰ ਨੂੰ ਅਪਣਾਈਏ ਤੇ ਭਾਰਤ ਰਾਣੀ ਦੇ ਸਿਰ ਇਸ ਦਾ ਸੁੰਦਰ ਫ਼ਤਰ ਰਖ ਕੇ ਫੁਲਾਂ ਨਾਲ ਮੜੇ ਮੁਕਟ ਤੇ ਸਿਹਰੇ ਨੂੰ ਇਸ ਦੇ ਮੁਖੜੇ ਪੁਰ ਪਲਮਦਾ ਵੇਖ ਇਸ ਦੇ ਸਦਾ ਸੁਹਾਗ ਗਾਈਏ:—

'ਆਪਾ ਹੇਠ ਵਿਛਾ ਕੇ ਸਹੀਓ, ਅਸਾਂ ਠਵਾਂ ਕਸ਼ਮੀਰ ਬਣਾਇਆ। ਗਾਓ ਮੁਹਾਗ ਨੀ ਸਹੀਓ ਸੁਹਣਾ, ਕਦੇ ਸੌਰ ਕਰਨ ਚਲ ਆਏ .'

। ।अपस

ਅਜਿਹੇ ਭਾਵਾਂ, ਹੁਸਨਾਂ ਤੇ ਪ੍ਰਾਕ੍ਰਿਤਕ ਦਾਤਾਂ ਨਾਲ ਲੱਦੇ ਕਸ਼ਮੀਰ ਦੀ ਕਾਵਿ-ਸੌਰ ਹਰ ਪੰਜਾਬੀ ਨਹੀਂ ਹਰ ਭਾਰਤੀ ਨੂੰ ਨਸੀਬ ਹੋਵੇ—ਕਿਉਂ ਜੋ ਕਸ਼ਮੀਰ ਭਾਰਤ ਦੀ ਜ਼ਿੰਦ-ਜਾਨ ਹੈ— ਉਸ ਦੀ ਅਮਰ ਆਤਮਾ ਹੈ ਜਿਸ ਦੀ ਧੜਕਣ ਅਸੀਂ ਨਿਤ ਆਪਣੇ ਅੰਦਰ ਧੜਕਦੀ ਅਨੁਭਵ ਕਰਦੇ ਹਾਂ।

> (ਆ. ਇੰ. ਰੇਡੀਓ, ਜਾਲੰਧਰ ਦੇ ਧੰਨਵਾਦ ਸਹਿਤ)

ਜੰਨਤ ਵੈ-ਨਜ਼ੀਰ

"ਤੈਨੂੰ ਕਿਵੇਂ ਮੈਂ ਜੱਨਤ ਨਜ਼ੀਰ ਆਖਾਂ ? ਜੱਠਤ ਹੋਵੇਂ ਤੇ ਹੋਵੇਂ ਨਜ਼ੀਰ ਤੇਰੀ।"

[ ਭਾ. ਫਕੀਰ ਮੁਹੰਮਦ ]

# ਪੰਜਾਬੀ ਬੋਲੀ ਬਾਰੇ—੨

ਨਰੇ ਦਰ ਧੀਰ

ਮਛਿੰਦਰ ਨਾਥ

( ਜਨਮ ੯੦੯-੯੪੦ )

ਚਰਪਟ ਨਾਥ (ਲਗ ਭਗ ੯੨੦ ) र्वे.तथ राध

ਵੌਰੰਗੀ ਨਾਥ (ਲਗ ਭਗ ੯੭੦) ਰਤਨ ਨਾਥ ( ੧੦੦੦ ਦੇ ਲਗ ਭਗ )

ਭਰਬਰੀ ਧਰਮ ਦਾਸ\* | | | ਬਿੲਨ ਦਾਸ

1

ਨਰਪਤ

ਰ੍ਰਦਾਮ ਹਰਦਾਮ

ਜੋਧਾ ਰਾਮ

ਮਥਰਾ ਦਾਸ ਜਾਂ ਸਿਧ ਸਵਾਈ

ਸਾਂਈ ਦਾਸ

ਭਵਾਨੀ ਦਾਸ

ਸਾਤ ਤਮਡਲ

ਬਰਮ ਦਾਸ

ਪੰਜਾਬ ਦਾਸ਼ ਜਾਂ ਸਿਧ ਸਵਾਈ

ਗੁਸਾਈ ਸਾਈ ਦਾਸ

ਬ੍ਰਿਮਦਾਸ ਆਦਿ

[ ਪੰਜਾਬੀ ਦੁਨੀਆ

<sup>\*</sup> ਡਾ ਮੋਹਨ ਸਿੰਘ ਦੀ ਪੁਸਤਕ ਪੰਜਾਬੀ ਸਾਹਿਤ ਦੀ ਮੁਖਤਿਸਰ ਤਾਰੀਖ ਵਿਚੇਂ।

ਗੋਰਬ ਅਧਿਆਤਮਿਕ ਕਵੀ ਸਨ, ਉਹਨਾਂ ਦੀ ਭਾਸ਼ਾ ਉਤੇ ਫੇਰਸੀ ਦਾ ਪ੍ਰਭਾਵ ਦੀ ਸੀ। ਗੁਰੂ ਪੁੰਨਿਆਂ ਦੇ ਦਿਨ ਨੈਪਾਲ ਵਿਚ ਗੌਰਬ ਅਤੇ ਮੁਛਿੰਦਰ ਦੀ ਪੂਜਾ ਹੁੰਦੀ ਹੈ। ਆਪ ਦੇ ਸ਼ਿਫ਼ਾਂ ਵਿਚੌਂ ਰਾਜਾ ਗੌਪੀ ਚੰਦ ਭਰਥਰੀ, ਚਰਪਟ ਰਤਨ ਨਾਖ਼ ਅਤੇ ਚੌਰੰਗੀ ਨਾਥ ਸਨ। ਕੁਝ ਲੌਕ ਰਤਨ ਨਾਥ ਨੂੰ ਆਪ ਦਾ ਭਰਭਾਈ ਵੀ ਮੰਨਦੇ ਹਨ। ਆਪ ਦੇ ਜਨਮ ਕਾਲ ਦੇ ਸੰਬੰਧ ਵਿਚ ਭੀ ਵਿਦਵਾਨਾਂ ਦੇ ਵਖੋ ਵਖਰੇ ਵਿਚਾਰ ਹਨ। ਮਹਾਂ ਪੰਡਿਤ 'ਰਾਹੁਲ ਸਾਂਕ੍ਰਿਤਆਯਨ' ਉਹਨਾਂ ਦਾ ਜਨਮ ਕਾਲ ੮੦੯ ਬੀ. ਮੰਨਵੇ ਹਨ ਅਤੇ ਪੰਜਾਬੀ ਦੇ ਪੁਸਿਥ ਵਿਦਵਾਨ ਭਾ ਮੌਹਨ ਸਿੰਘ ੮੪੦ ਈ. ਮਿਥਦੇ ਹਨ। ਆਚਾਰੀਆ ਹੜਾਰੀ ਪੁਸ਼ਾਦ ਦਵੇਦੀ ਦੇ ਮਤਾਂ ਅਨੁਸਾਰ ਆਪ ਦਾ ਰਚਨਾ ਕਾਲ ਨਾਵੀਂ ਸਦੀ ਸੀ। ਕੁਝ ਵੀ ਹੋਵੇ, ਪਰ ਇਹ ਤਾਂ ਸਾਰੇ ਹੀ ਵਿਦਵਾਨ ਇਕ ਮਤ ਹੋਕੇ ਕਹਿੰਦੇ ਹਨ ਕਿ ਗੋਰਖ ਨੇ ਨਾਵੀਂ ਸਦੀ ਵਿਚ ਆਪਣੀ ਸਾਹਿੱਤ ਰਚਨਾ ਕੀਤੀ ! ਉਹਨਾਂ ਦੀ ਮੁਖ ਕਰਮ ਛੁਮੀ ਪੰਜਾਬ, ਗੁਜਰਾਤ ਅਤੇ ਮੱਧ ਭਾਰਤ ਹੀ ਭਰੀ। ਇਹ ਹੀ ਲਗ ਭਗ ਸਾਰੇ ਹੀ ਵਿਦਵਾਨਾਂ ਦਾ ਮਤ ਹੈ।

ਗੌਰਖ ਦੇ ਸੰਬੰਧ ਵਿਚ ਕਬੀਰ, ਸਨਕ, ਸੁਨੰਦਨਾਂ, ਜੈਦੇਵ, ਅਤੇ ਨਾਮਦੇਵ ਆਦਿ ਲੌਕ ਕਵੀਆਂ ਨੇ ਭੀ ਆਪਣੀਆਂ ਰਚਨਾਵਾਂ ਵਿਚ ਚਰਚਾ ਕੀਤੀ ਹੈ। ਕਬੀਰ ਗੌਰਖ ਨੂੰ ਅਵਧੂਤ ਕਹਿੰਦੇ ਸਨ। ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਜੀ ਨੇ ਡੀ ਗੌਰਖ ਨੂੰ ਅੱਧੂ ਜਾਂ ਅਉਧੇ ਆਦਿ ਸ਼ਬਦਾਂ ਨਾਲ ਯਾਦ ਕੀਤਾ ਹੈ। ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਨੇ ਸਿੱਧ ਗੌਸ਼ਟ ਵਿਚ ਹੀ ਨਹੀਂ, ਸਗੌਂ ਰਾਮਕਲੀ ਮਹੱਲਾ (੧), ਰਾਮ ਆਸਾ, ਜਪੁਜੀ ਸਾਹਿਬ, ਆਦਿ ਅਨੇਕ ਬਾਵਾਂ ਉਤੇ ਗੌਰਖ ਦੀ ਚਰਚਾ ਕੀਤੀ ਹੈ। ਗੁਰੂ ਗੌਪਿੰਦ ਸਿੰਘ ਜੀ ਨੇ ਭੀ ਨਾਬ ਸੰਪ੍ਰਦਾਈ ਜੰਗੀਆਂ ਦੇ ਸੰਬੰਧ ਵਿਚ ਲਿਖਿਆ ਹੈ।

ਗੋਰਖ ਦੀ ਭਾਸ਼ਾਂ ਵਿਚ ਫ਼ਾਰਸੀ ਦੇ ਸ਼ਬਦ ਭੀ ਵਾਵੇਂ ਵਾਵੇਂ ਵਰਤੇ ਗਏ ਹਨ। ਜਿਸ ਤੋਂ ਪਤਾ ਲਗਦਾ ਹੈ ਕਿ ਉਸ ਸਮੇਂ ਇਹ ਸ਼ਬਦ ਵਰਤੋਂ ਵਿਚ ਆਉਣ ਲਗ ਪਏ ਸਨ।ਵੇਖੋ :--

> 'ਮਹਿਲ ਕੀ ਜਬ ਖਬਰ ਪਾਈ ਸੌਧ ਲੀ ਨੇ ਪ੍ਰਾਣ ਬਾਈ।' 'ਬਾਘਿਨੀ ਜਿੰਦ ਲੇਈ. ਬਾਘਿਨੀ ਬਿੰਦ ਲੇਈ

ਪੰਜਾਬੀ ਦੁਨੀਆ ]

ਬਾਘਿਨੀ ਹਮਾਰੀ ਕਾਇਆ।'
'ਮਾਇਆ ਜੋਹ ਕਹੈ ਮੈਂ ਠਾਕਰ, ਮਾਇਆ ਗਏ ਕਹਾਵੇ ਚਾਕਰ।'
'ਸੁਣ ਰੇ ਬਾਚਾ ਚੁਨੀਆ ਮੁਨੀਆ। ਉਲਣ ਭੇਦ ਸਿਉਂ ਉਲਣੀ ਦਨੀਆਂ।'

ਉਪ੍ਰੈਕਤ ਪੰਗਤੀਆਂ ਵਿਚ ਮਹਿਲ, ਜਿੰਦ, ਜ਼ੋਰ, ਚਾਕਰ, ਬਾਚਾ ਅਤੇ ਦੁਨੀਆਂ ਆਦਿ ਸ਼ਬਦ ਫ਼ਾਰਮੀ ਦੇ ਹਨ।

ਗੋਰਖ਼ ਨਾਥ ਤੋਂ ਪਿਛੇ ਦਰਪਟ ਦਾ ਕਾਵਿ ਮਿਲਦਾ ਹੈ, ਉਹ ਦਸਵੀਂ ਸਦੀ ਦੇ ਲਗ ਭਗ ਚੰਬਾ ਵਿਚ ਪੈਦਾ ਹੋਏ ਸਨ। ਰੰਬਾ ਦਾ ਰਾਜਾ ਸਾਹਿਲਾ ਵਰਮਾ ਉਹਨਾਂ ਦਾ ਚੋਲਾ ਸੀ । ਚੌਥਾ ਨਗਰ ਕਿਹਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ਕਿ ਲਗ ਭਗ ੯੨੦ ਈ. ਦੇ ਲਾਗੇ ਚਾਗੇ ਵਸਾਓਆ ਗਿਆ ਸੀ। ਉਸ ਨੇ ਵੀਹ ਵਰ੍ਹੇ ਤਾਈ ਉਥੇ ਰਾਜ ਕੀਤਾ । ਉਸ ਤੋਂ ਪਿਛੇ ਦੇਖ਼ਨ ਈ, ਵਿਚ ਆਪਣੇ ਪੂਤਰ 'ਯੋਗਾਕਰ-ਵਰਮਾ' ਨੂੰ ਰਾਜ ਦੇ ਕੇ ਅਪ ਜੋਗੀ ਬਣ ਗਿਆ । ਕਿਹਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ਕਿ ੯੨੦ ਈ ਦੇ ਲਗ ਭਗ ਦਰਾਸੀ ਸਿੱਧ ਯੌਗੀ ਚੌਬਾ ਵਿਚ ਬ੍ਰਹਿਮ ਪੂਰਾ ਨਾਂ ਦੀ ਜਗ੍ਹਾ ਉਤੋਂ ਆਏ ਸਨ, ਉਹਨਾਂ ਵਿਚ ਚਰਪਟ ਨਾਥ ਵੀ ਸਨ। ਇਨਾਂ ਨਾਥਾਂ ਦਾ ਚੌਬਾ ਉਤੇ ਵਧੇਰਾ ਪ੍ਰਭਾਵ ਰਿਹਾ ਜਾਪਦਾ ਹੈ। ਉਥੇ ਦਾ ਇਕ ਸਿੱਕਾ ਜਿਸ ਨੂੰ ਚਕਲੀ ਕਿਹਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ (ਤਿੰਨ ਚਕਲੀ—ਇਕ ਆਰਾ) ਦੇ ਉਤੇ ਡੀ ਪਾਣੇ ਹੋਏ ਕੋਨ ਦੀ ਮੁਰਤੀ ਮਿਲਦੀ ਹੈ। ਈ ਸੰਨ ੧੦੦੦ ਦੋ ਲਾਗੇ ਦਾਗੇ ਇਸੇ ਪ੍ਰਵਾਰ ਦਾ ਇਕ ਦੂਜਾ ਪ੍ਰਸਿਧ ਰਾਜਾ 'ਸਾਲਿਵਾਨ' ਜਾਂ ਸਲਵਾਨ ਡੀ ਹੋਇਆ ਹੈ। ਵਿਦਵਾਨਾ ਦਾ ਮਤ ਹੈ ਕਿ ਜਲਵਾਠ ਉਤੇ ਉਵੈਠ ਦੇ ਪੁਸਿਧ ਰਾਜਾ ਭੌਜ ਵਿਕਰਮਾਜੀਤ ਨੇ (੧੦੭੬ ਤੋਂ ੧੧੨੬) ਰਮਲਾ ਕੀਤਾ ਸੀ । ਸਲਵਾਨ ਨੇ ਕਸ਼ਮੀਰ ਦੇ ਰਾਜਾ ਤੇ ਮਦਦ ਲੈ ਕੇ ਉਸ ਨੂੰ ਹਰਾਇਆ । ਇਸੇ ਸਲਵਾਨ ਦਾ ਪੁਤਰ ਪੂਰਨ ਸੀ, ਜੋ ਕੁਝ ਕਾਲ ਉਪਰੇਤ ਨਾਥ ਬਣ ਗਿਆ ਤੋਂ ਚੌਰੰਗੀ ਨਾਬੂ ਨਾਂ ਨਾਲ ਪੁਸਿਧ ਹੋਇਆ।

ਚਰਪਟ ਨਾਥ ਆਪਣੇ ਆਪ ਨੂੰ ਕੇਵਲ ਯੋਗੀ ਹੀ ਨਹੀਂ, ਸਗੋਂ ਆਤਮ ਯੋਗਿਨ ਮੰਨਰੇ ਸਨ। ਇਹਨਾਂ ਦੀਆਂ ਰਚਨਾਵਾਂ ਉੱਤੇ ਪੰਜਾਬੀ ਦੀ ਪੂਰੀ ਪੂਰੀ ਛਾਟ ਨਸ਼ਰ ਆਉਂਦੀ ਹੈ। ਹਾਸ ਅਤੇ ਵਿਅੰਗਿਆਤਮਕ ਢੰਗ ਨਾਲ ਆਪਣੀ ਗੱਲ ਨੂੰ ਸੰਬੰਧ ਕਰਕੇ ਦਰਸਾਉਣ ਵਿਚ ਚਰਪਟ ਮਾਹਿਰ ਸਨ। ਇਹਨਾਂ ਦੀ ਕਾਵਿ-ਕਲਾ ਦੇ ਕਈ ਨਮੂਨੇ ਅਜ ਵੀ ਪ੍ਰਾਪਤ ਹੁੰਦੇਹਨ—

> 'ਭੱਟ ਤੀਰਬ ਬ੍ਰਾਹਿਮਲ ਕੇ ਕਰਮਾ, ਪੁੰਨ ਧੌਨ ਖੰਤਰੀ ਕੇ ਧਰਮਾ। ਬੰਜ ਬਪਾਰ ਬੰਸਨੇ ਕੇ ਕਰਮਾ, ਸੇਵਾ ਭਾਵ ਸੂਦਰ ਕੇ ਧਰਮਾ। ਚਾਰੇ ਵਰਣ ਇਹੋ ਚਾਰੇ ਕਰਮਾ, ਦਰਪਣ ਪ੍ਰਣਵੇਂ ਸੁਣ ਹੈ ਸਿੱਧਾ, ਮਨ ਵਸ ਵੀਏ ਜੰਗੀ ਕੇ ਧਰਮਾ।

ਸੌ ਕੁਝ ਸਰੋ ਜੇ ਬਹੁਰ ਨਾ ਜਰਨਾ, ਸੌ ਜਲ ਤਰੋਂ ਜੇ ਬਹੁਰ ਨਾ ਤਰਨਾ। ਯਿਹ ਕਸਰਤ ਜਬ ਪਾਵੇਂ ਚਰਪਣ, ਪ੍ਰਣਮੇ ਫਿਰ ਗਰਭ ਨਾ ਆਵੇਂ।

ਹੋਨੇ ਕਾਰਣ ਕਥੇ ਗਿਆਨ, ਹੋਨੇ ਕਾਰਣ ਧਰੇ ਧਿਆਨ, ਹੋਨੇ ਕਾਰਣ ਤੀਰ ਇਸਨਾਨ, ਹੋਨੇ ਕਾਰਣ ਪੁੰਨ ਅਰ ਦਾਨ, ਹੋਨੇ ਕਾਰਣ ਜੁਧ ਮੰਗਰਾਮ, ਹੋਨੇ ਕਾਰਣ ਖਚ ਪਚ ਮੂਆ, ਚਰਪਣ ਪੁਣਵੇਂ ਮੋਈ ਸਾਧੂ ਅਨਹੋਣੀ ਹੁਆ।

ਚਰਪਟ ਨਾਥ ਤੋਂ ਬਾਅਦ ਸਾਡੇ ਸਾਹਮਣੇ ਨਾਥ ਜੰਗੀਆਂ ਵਿਚ ਚੌਟੇਗੀ, ਅਤੇ ਰਤਨ ਨਾਥ ਜੀ ਦੀ ਕਾਵਿ ਰਚਨਾ ਆਉਂਦੀ ਹੈ। ਚੌਰੰਗੀ ਚਰਪਟ ਦੇ ਸਮਕਾਲੀ ਹੀ ਸਨ। ਕੁਝ ਵਿਦਵਾਨਾਂ ਦਾ ਮਤ ਹੈ ਕਿ ਚੌਰੰਗੀ ਨਾਥ, ਪੂਰਨ ਜਾਂ ਚਤਰੰਗ ਨਾਥ ਇਕੌ ਹੀ ਸਨ। ਫ਼ੂੰਇਹ ਪੂਰਨ ਸ਼ਿਆਲਕੌਟ ਦੇ ਰਾਜਾ ਸਲਵਾਨ ਦੇ ਪੂਰਰ ਸਨ। ਸ਼੍ਰੀ ਹਰੀ ਅੰਗਦੀ ਇਹਨਾਂ ਨੂੰ ਪੂਰਨ ਦੇ ਵਡੇਂਡਰਾ ਮੰਨਦੇ ਹਨ। ਵਧੋਰੇ ਕਰਕੇ ਵਿਦਵਾਨਾਂ ਦਾ ਇਹੋ ਮਤ ਹੈ ਕਿ ਪੂਰਨ ਹੀ ਕੁਝ ਕਾਲ ਉਪ੍ਰੰਤ ਚੌਰੰਗੀ ਨਾਥ ਜਾਂ ਚਤਰੰਗ ਨਾਥ ਦੇ ਨਾਮ ਨਾਲ ਪ੍ਰਸਿਧ ਹੋਇਆ। ਇਹਨਾਂ ਦਾ ਜੀਵਨ ਕਾਲ ਦਾਹ ਤੋਂ ੧੦੭੦ ਈ: ਦੇ ਮੱਧ ਵਿਚ ਦਾ ਮੰਨਿਆਂ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਇਹਨਾਂ ਦੀ ਹਥ ਲਿਖੀ ਕਾਵਿ ਰਚਨਾ ਦੇ ਖਰੜੇ ਪੱਟੀ ਜ਼ਿਲਾ ਅੰਮ੍ਰਿਤਸਰ ਦੇ ਇਕ ਜੈਨ ਮੰਦਰ ਤੋਂ ਪ੍ਰਾਪਤ ਹੋਏ ਹਨ, ਜਿਹਨਾਂ ਵਿਚ ਨਾਥ ਬਾਣੀ ਹੈ । ਇਹਨਾਂ ਨੇ ਇਕ ਛੋਟਾ ਜਿਹਾ ਕਾਵਿ ਭੀ ਲਿਖਿਆ, ਜਿਹੜਾ ਪ੍ਰਾਣ 'ਪ੍ਰਾਣ ਸੰਗਲੀ' ਕਿਹਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ । ਇਹਨਾਂ ਦੀਆਂ ਰਚਨਾਵਾਂ ਵਿਚ ਸਲੌਕ ਅਤੇ ਸ਼ਖਦ ਭੀ ਪ੍ਰਾਪਤ ਹੁੰਦੇ ਹਨ । ਉਦਾਹਰ ਵਜੋਂ ਇਹਨਾਂ ਦਾ ਇਕ ਪਦ ਹੇਠਾਂ ਲਿਖਿਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ।

> 'ਮਾਰਿਬਾ ਤੋਂ ਮੰਨ ਮੀਰ ਮਾਰਿਬਾ ਲੂਟਿਬਾ ਪਵਨ ਭੰਡਾਰ। ਸਾਧਿਵਾ ਤੋਂ ਪੱਚ ਤੱਤ ਸਾਧਿਵਾ, ਸੇਵਾ ਤੋਂ ਨਿਰੰਜਨ ਨਿਰੰਕਾਰ। ਮਾਲੀ ਲੌਂ ਫਲ ਮਾਲੀ ਲੌਂ, ਸੀਂਚੇ ਸਹਿਜ ਕਿਆਰੀ, ਉਨ ਮਨ ਕਲਾ ਏਕ ਪਹੂ ਪਨਿ, ਪਾਇਲੇ ਆਵਾ ਗਵਨ ਨਿਵਾਰੀ।

ਚੌਰੇਗੀ ਤੇ ਬਾਅਦ ਰਤਨ ਨਾਥ ਹੋਇਆ, ਜਿਨਾਂ ਦਾ ਜੀਵਨ ਕਾਲ ਇਕ ਹਜ਼ਾਰ ਤੋਂ ੧੧੨੦ ਈ: ਦੇ ਮੱਧ ਮਿਥਿਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ । ਇਹਨਾਂ ਦੇ ਲਨਮ ਦੇਸਬੰਧ ਫਿਰ ਵਿਦਰਾਨਾਂ ਦੇ ਦੇ ਮਤ ਹਨ। ਕਬ ਕਹਿੰਦੇ ਹਨ ਕਿ ਉਹ ਬਠਿੰਡਾ ਦੇ ਨਿਵਾਸੀ ਸਨ ਅਤੇ ਕੁਝ ਉਹਨਾਂ ਨੂੰ ਨਿਪਾਲ ਦਾ ਕਸੱਤਰੀ ਰਾਜ ਕੁਮਾਰ ਵੀ ਦਸਦੇ ਹਨ । ਰਤਨ ਨਾਥ ਦੇ ਉਪਾਸ਼ਕ ਕੇਵਲ ਹਿੰਦੂ ਹੀ ਨਹੀਂ ਸਨ, ਸਗੇਂ ਮੁਸਲਮਾਨ ਵੀ ਇਹਨਾਂ ਦੇ ਪੱਕੇ ਸ਼ਰਧਾਲੂ ਸਨ, ਇਸੇ ਕਰਕੇ ਉਹ ਹਾਜੀ ਰਤਨ ਖਾਥਾ ਰਤਨ ਜਾਂ ਪੀਰ ਰਤਨ ਦੇ ਨਾਉਂ ਨਾਲ ਵੀ ਪਰਸਿਧ ਜਨ। ਨਾ ਕੇਵਲ ਭਾਰਤ ਵਿਚ ਹੀ ਸਗੋਂ ਖੁਰਾਸਾਨ, ਕਾਬਲ, ਅਤੇ ਗ਼ਜ਼ਨੀ ਤੀਕ ਨਾਥ ਸੰਪ੍ਰਦਾਏ ਦਾ ਪ੍ਰਚਾਰ ਆਪ ਨੇ ਹੀ ਕੀਤਾ ਸੀ। ਕਾਬਲ ਦਾ ਬਾਦਸ਼ਾਹ ਆਪ ਦਾ ਸ਼ਿਸ਼ ਸੀ। ਆਪ ਨੇ ਉਸ ਤੇ ਕਾਬਲ ਅਤੇ ਜਨਾਲਾ ਬਾਦ ਵਿਚ 'ਸ਼ਿਵ ਮੰਦਰ ਦੀ ਸਥਾਪਨਾ ਕਰਵਾਈ ਸੀ ਮੌਦਰ ਦੇ ਨਿਾਉਂ ਜਾਗੀਰ ਵੀ ਲੁਆਈ । ਵਿਚ ਹੀ ਆਪ ਦਾ ਸੁਵਰਗਵਾਸ ਹੋਇਆ ਦੱਸਿਆ ਸ਼ਾਂਦਾ ਹੈ । ਪਸ਼ੌਰ ਤੋਂ ਲਗ ਭਗ ਦੋ ਮੀਲ ਦੂਰ ਆਪ ਨੇ ਇਕ ਬਾਂਧਰਮ ਸਾਲਾ ਨਾਮ ਦਾ ਵਸਾਇਆ ਸੀ। ਆਪ ਨੇ ਪੰਜਾਬੀ ਵਿਚ ਕੁਝ ਫੁਟਕਲ ਗੀਤ ਵੀ ਲਿਖੇ ਹਨ ਅਤੇ ਰਤਨ ਗਿਆਨ ਨਾਮ ਦੀ ਇਕ ਪੁਸਤਕ ਭੀ ਪੁਾਪਤ

ਉੰਦੀ ਹੈ ਜਿਸ ਵਿਚ ਮਛੰਦਰ ਅਤੇ ਗੋਰਖ ਦੇ ਵਿਚਕਾਰ ਹੋਈ ਗੱਲਬਾਤ ਨੂੰ ਕਾਵਿ-ਬੱਧ ਕਾਤਾ ਗਿਆ ਹੈ। ਇਹ ਪ੍ਰਸਤਕ 'ਚਸ਼ਮੇ ਨੂਰ ਪ੍ਰੈਸ ਐਮ੍ਰਿਤਸਰ' ਤੋਂ ਸੰਨ ੧੯੦੦ ਈ ਵਿਚ ਪ੍ਰਕਾਸ਼ਤ ਹੋਈ ਦੱਸੀ ਜਾਂਦੀ ਹੈ। ਇਮੇ ਪ੍ਰਸਤਕ ਤੋਂ ਪਤਾ ਲਗਦਾ ਹੈ ਕਿ ਰਤਨ ਨਾਬ ਮਛੰਦਰ ਦੇ ਚੇਲੇ ਸਨ ਅਤੇ ਉਹ ਗੁਰੂ ਗੋਰਖ ਨੂੰ ਪਹਿਲੀ ਵਾਰ ਗੁਦਾਵਰੀ ਨਦੀ ਦੇ ਕੰਢੇ ਮਿਲੇ ਸਨ। ਕੁਝ ਵਿਚਾਰਵਾਨਾਂ ਦਾ ਮਤ ਹੈ ਕਿ ਰਤਨ ਗਿਆਨ ਪ੍ਰਸਤਕ ਦੇ ਲਿਖ਼ਾਰੀ ਬ੍ਰਹਿਸ ਦਾਸ ਜੀ ਸਨ। ਪਰ ਪ੍ਰਮਾਣੀਕ ਤੌਰ ਨਾਲ ਕਿਸੇ ਵਿਦਵਾਨ ਲੇ ਭੀ ਇਸ ਦਾ ਪੜਚੋਲਵਾਂ ਨਿਰਨਾ ਨਹੀਂ ਦਿਤਾ। ਰਤਨ ਨਾਥ ਤੋਂ ਪਿਛੋਂ ਨਾਥ ਸੰਪ੍ਰਦਾਈ ਵੋਰ ਕੋਈ ਵਿਦਵਾਨ ਪ੍ਰਾਪਤ ਨਹੀਂ ਹੋਦਾ।

ਰਾਜਸਥਾਨ ਅਤੇ ਹਿੰਦੀ ਦਾ ਪੁਸਿਧ ਕਵੀ ਚੰਦ ਬਰਦਾਈ (੧੨੨੫-੧੨੪੯ ਈ: ) ਵੀ ਲਾਹੌਰ ਵਿਚ ਪੈਂਦਾ ਹੋਇਆ ਸੀ । ਵਾਈ ਹਵਾਰ ਪੈਨੇ, ੭੯ ਸਮੇਂ, ਜਾਂ ਸਰਗਾਂਹ ਦੇ ਪੁੱਖਬਾਤਮਕ ਮਹਾਂ ਕਾਵਿ 'ਪ੍ਰਿਥਵੀ ਰਾਜ ਰਾਸੇ ਦਾ ਲਿਖਾਰੀ ਇਰੌ 'ਦੇਦੇ' ਸੀ, ਜਿਹੜਾ ਹਿੰਦੀ ਦੇ ਵੀ ਮਚਲੇ ਲੇਖਕਾਂ ਵਿਚ ਯਾਦ ਕੀਤਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਅਸਲ ਵਿਚ ਰਾਸ਼ ਰਾਜ ਸਥਾਨੀ ਭਾਸ਼ਾ ਦਾ ਹੀ ਗਰੇਥ ਮੰਨਿਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਪਰ ਕੁਝ ਵਿਦਵਾਨ 'ਚੰਦ' ਦਾ ਜਨਮ ਅਸਥਾਨ ਲਹਾਵਰ ਜਾਂ ਲਹੌਰ ਵਿਚ ਹੋਣ ਕਰਕੇ ਉਸ ਨੂੰ ਪੰਜਾਬੀ ਦਾ ਕਵੀ ਮੰਨਦੇਂ ਹੋਏ ਕਹਿੰਦਾ ਹਨ ਕਿ ਉਸ ਦੀ ਭਾਸ਼ਾ ਉਤੇ ਪੰਜਾਬੀ ਦੀ ਵੀ ਛਾਪ ਸੀ। ਵਿਦਵਾਨਾਂ ਦਾ ਇਹ ਨਿਸ਼ਚੇ ਮਤ ਹੈ ਕਿ 'ਰਾਸੋ' ਦਾ ਉਭਾਰਧ ਪਿਛਲਾ ਹਿੱਸਾ ਉਸ ਦੇ ਪਤਰ ਜਲਣ ਨੇ ਪੂਰਾ ਕੀਤਾ ਸੀ । 'ਰਾਸ਼ੇ' ਦਾ ਰਚਨਾ ਕਾਲ ਅਤੇ ਉਸ ਦੀਆਂ ਇਤਿਹਾਸਕ ਸਚਾਈਆਂ ਅਜੇ ਤਕ ਵੀ ਵਾਦ ਵਿਵਾਦ ਦਾ ਵਿਸ਼ੇ ਬਣੀਆਂ ਹੋਈਆਂ ਹਨ । ਇਸ ਗਰੇਖ਼ ਦੀ ਭਾਸ਼ਾ ਬੜੀ ਹੀ ਵਿਚੱਤ ਹੈ। ਇਸ ਵਿਚ ਪਾਕਿਤ ਅਤੇ ਅਪਭਰੇਸ਼ ਦੀ ਵਰਤਾਂ ਹੈ । ਸ਼ਰਸਾ, ਰਿਸਾਰ ਦੇ ਜੱਟ ਅਤੇ ਦਿੱਲੀ ਦੇ ਬਾਜਪੁਤਾਂ ਦੀ ਭਾਸ਼ਾ ਹੋਰ ਸੰਤ ਭਾਸ਼ਾ ਲਗ ਮਿਲਦੀਆਂ ਜਲਦੀਆਂ ਹਨ । ਇਸੇ ਕਰਕੇ ਪੰਜਾਬੀ ਦੇ ਵਿਦਵਾਨ ਚੰਦ ਨੂੰ ਪੰਜਾਬੀ ਦਾ ਕਵੀ ਵੀ ਮੰਨ ਲੈਂਦੇ ਹਨ। ਉਹਨਾਂ ਦਾ ਮਤ ਹੈ ਕਿ 'ਰਾਸ਼ੇ' ਅਸਲ ਵਿਚ ਪੰਜਾਬੀ ਦੇ ਵੰਗ ਨਾਲ ਲਿਖਿਆ ਗਿਆ ਹੈ। ਪਰ ਇਸ ਦਾ ਵਾਤਾਵਰਣ ਤਾਜਸਥਾਨੀ ਹੈ। ਇਸ ਸਬੰਧ ਵਿਚ ਡਾ. ਮੋਹਨ ਸਿੰਘ ਆਪਣੀ ਪਸਤਕ ਵਿਚ ਲਿਖਦੇ ਹਨ।

ਚੰਚ ਦੇ ਕਾਵਿ ਵਿਚ ਸਾਨੂੰ ਕਈ ਪੰਜਾਬੀ ਸ਼ਬਦ ਮਿਲਦੇ ਹਨ ਉਦਾਹਰਣਾ ਵਲੋਂ ਹੇਠ ਲਿਖੀਆਂ ਪੰਗਤੀਆਂ ਦੇਖੋ ।

> 'ਆਪੇ ਸੁਰੰਧ ਤੱਟ ਕੁੱਜ ਜੁੱਗ, ਸੰਤ ਅੱਠ ਖੰਡ ਕਰਿ ਅੰਗ ਅੱਬਿ ਉਮੇ ਸੁਅੱਪ ਵਰ ਮੱਧਿ ਹਥ'। ਮੰਨਿਉ ਸੁ ਈਸ ਯਹੀ ਬਰ ਪਸਾਏ, ਸਤ ਅੱਧ ਪੁੱਤ ਅਵਤਰਨ ਕਾਏ'।

ਜਿਸ ਸਮੇਂ ਦਾ ਅਜੀ' ਵਰਣਨ ਕਰ ਰਹੇ ਹਾਂ ਉਸ ਸਮੇਂ ਮਸਲਮਾਨਾਂ ਦੇ ਰਮਲੇ ਹੋ ਚੁਕੇ ਸਨ। ਈ. ਸੰਨ ੧੧੭੩ ਤੋਂ ੧੨੬੫ ਦੇ ਮੱਧ ਦਾ ਕਾਲ ਪੁਜਿਧ ਮੁਸਲਮਾਨ ਸਫੀ ਕਵੀ ਬਾ. ਫਰੀਟ ਸਾਹਿਬ ਦਾ ਮੈਨਿਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਇਹ ਫਰੀਟ ਬਾਬਾ ਜਾਂ ਮਸ਼ਉਦ ਦੇ ਨਾਮ ਨਾਲ ਪ੍ਰਸਿਧ ਸਨ । ਫ਼ਰੀਦ ਸਕਰ ਗੰਜ ਵੀ ਇਹਨਾਂ ਨੂੰ ਹੀ ਕਿਹਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਇਹ ਜ਼ਾਤੀ ਦੇ ਅਫ਼ਗਾਨ ਸਨ ਅਤੇ ਕੌਤਵਾਲ ਨਾਮ ਦੇ ਨਗਰ ਜ਼ਿਲਾ ਮਲਤਾਨ ਵਿਚ ਪੌਦਾ ਹੋਏ ਸਨ ! ਆਪ ਦਿੱਲੀ ਅਤੇ ਹਾਂਸੀ ਆਦਿ ਸ਼ਹਿਰਾਂ ਵਿਚ ਭੌਾਦੇ ਰਹੇ। ਆਪ ਜੀ ਨੇ ਖੁਆਜਾ ਕੁਤਬਦੀਨ ਕਾਕੀ ਤੋਂ ਗਈ ਪ੍ਰਾਪਤ ਕੀਤੀ ਅਤੇ ਨਿਤਾਮਦੀਨ ਔਲੀਆਂ ਨੂੰ ਆਪਣੀ ਗਦੀ ਦਾ ਵਾਰਸ ਬਨਾਬਿਆ । ਇਹਨਾਂ ਦੇ ਹੀ ਜ਼ਿਸ਼ ਪੁਸਿਧ ਲੌਕ ਕਵੀ ਅਮੀਰ ਖੁਸਰੇ ਸਨ। ਆਪ ਜੀ ਉਤੇ ਹਿੰਦੂ ਮੁਸਲਮਾਨ ਅਤੇ ਜਿਖ ਸਮਾਨ ਸ਼ਰਧਾ ਰਖਦੇ ਹਨ! ਜਦੋਂ ਸੰਨ ੧੬੦੩ ਈ. ਵਿਚ ਗੁਰੂ ਗਰੰਬ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਬੀੜ ਨੂੰ ਸੈਗਿਹ ਕੀਤਾ ਗਿਆ ਤਾਂ ਫਰੀਦ ਜੀ ਦੇ ਕਾਵਿ ਨੂੰ ਵੀ ਉਸ ਵਿਚ ਸ਼ੈਮਿਲਤ ਕਰਨ ਦਾ ਲੋਭ ਨਹੀਂ ਸੀ ਫ਼ਿਡਿਆ ਜਾ ਸਕਿਆ। ਗੁਰੂ ਗੁਰੰਬ ਸਾਹਿਬ ਵਿਚ ਆਪ ਜੀ ਦੀ ਬਾਣੀ ਨੂੰ ਸਨਮਾਨ ਯੋਗ ਚਾਂਪੁਸਪਤ ਹੈ। ਆਪ ਨਾਲ ਲੋਕਾਂ ਨੂੰ ਇਨਾ ਡੂੰਘਾ ਪਿਆਰ ਸੀ ਕਿ ਉਹਨਾਂ ਇਹਨਾਂ ਦੀ ਬਾਣੀ ਨੂੰ ਹਿੰਦੀ ਲਿੱਪੀ ਵਿਚ ਹਥਾਂ ਨਾਲ ਲਿਖ ਕੇ ਸੰਗਿਹਤ ਕੀਤਾ, ਜਿਸ ਦੀਆਂ ਜਿਲਦੀ ਅਜੇ ਵੀ ਕਦੇ ਕਦੇ ਸੌ ਪਰ ਜੋਧ ਪਰ ਆਦਿ ਦੇ ਲਾਗੇ ਚਾਗੇ ਪ੍ਰਾਪਤ ਹੋਵੀਆਂ ਹਨ। ਫਰੀਦ ਹੀ ਪੰਜਾਬੀ ਦਾ ਉਹ ਪ੍ਰਬਮ ਕਵੀ ਹੈ, ਜਿਸ ਦੀ ਭਾਸ਼ਾ ਨੂੰ ਅਸੀਂ ਸੌ ਫੀ ਸਦੀ ਪੰਜਾਬੀ ਕਹਿ ਸਕਦੇ ਹਾਂ 'ਨਸੀਹਤ ਨਾਮਾ' ਆਪ ਜੀ ਦੀ ਬਾਣੀ ਦਾ ਇਕ ਅਦੂਤੀ ਨਮਨਾ ਹੈ। ਅਸ ਵੀ ਆਪ ਦੀ ਬਾਣੀ ਨੂੰ ਅਖਾਣਾ ਦੇ ਰੂਪ ਫ਼ਿਰ ਪੰਜਾਬ ਦਾ

'ਲੌਕ' ਬੇ–ਬਸ ਹੀ ਬੋਲ ਉਠਦਾ ਹੈ— 'ਫਰੀਦਾ ਮਾਉ ਮਹਿੰਡੀ ਕਮਲੀ. ਜਿੰਨ ਜੀਵਨ ਰਖਿਆ ਨਾਉਂ। ਜਾਂ ਦਿਨ ਪੁੰਨੇ ਮੌਤ ਦੇ, ਨਾਂ ਸੀਵਨ ਨਾ ਨਾਉਂ।

> ਫ਼ਰੀਦਾ ਐਸਾ ਹੋਏ ਰਹੁ, ਜੌਸਾ ਕੱਖ ਮਸੀਤ। ਪੈਰਾਂ ਤਲੋਂ ਲਤਾੜੀਏ, ਤੂੰ ਕਦੇ ਨਾ ਫ਼ੌਡੇ ਪ੍ਰੀਤ।

ਫਰੀਦਾ ਪ੍ਰਸਾਰ ਚੇ, ਅਠੇ ਪਹਿਰ ਹੀ ਸਉ', ਲੇਖਾ ਕੋਈ ਨ। ਪੁਛਈ, ਜੇ ਵਿਚੋਂ ਜਾਵੇਂ ਹਉਂ।

ਥੀਰੇ ਪਵਾਹੀ ਦਬ ਜੇ ਸਾਈ ਲੋੜੇ ਸਭ, ਇਕ ਛਿਜੇ ਬਿਆ ਲਤਾੜੀਏ ਤਾਂ ਸਾਈ ਦੇ ਦਰ ਵਾੜੀਏ।

ਬਾਬਾ ਫਰੀਦ ਤੋਂ ਪਿੱਛੋਂ ਸਾਡੇ ਸਾਹਮਣੇ ਹਿੰਦੀ ਦਾ ਪ੍ਰਸਿਧ ਲੱਕ ਕਵੀ ਖੁਸਰੇ ਆਉਂਦਾ ਹੈ ਜਿਸ ਦੇ ਜਨਮ ਬਾਰੇ ਪੰਜਾਬੀ ਦੇ ਵਿਦਵਾਰਾਂ ਨੂੰ ਇਕ ਫੌਕਾ ਡਰਮ ਹੈ। ਖੁਸਰੇ ਦਾ ਜਨਮ ਪਟਿਆਲੀ ਨਾਮ ਦੇ ਪਿੰਡ ਜ਼ਿਲਾ ਏਟਾ ਉਤਰ ਪ੍ਰਦੇਸ਼ ਈ: ਸੰਨ ੧੨੫ੜ ਵਿਚ ਹੋਇਆ ਸੀ। ਘਰ ਪੰਜਾਬੀ 'ਦੇ ਪ੍ਰਸਿਧ ਲੇਖਕ ਡਾ. ਸੰਹਨ ਸਿੰਘ ਰੇ ਆਪਣੀ ਪ੍ਰਸਤਕ 'ਪੰਜਾਬੀ ਅਦਬ ਦੀ ਮੁਖਤਸਿਰ ਤਾਰੀਖ ਵਿਚ ਉਕਤ ਪਟਿਆਲੀ ਪਿੰਡ ਦਾ ਸੰਬੰਧ ਅਧੁਨਿਕ ਪਟਿਆਲਾ ਨਾਲ ਜੋੜਨ ਦਾ ਯਤਨ ਕੀਤਾ ਹੈ, ਜਿਹੜਾ ਕਿ ਨਿਰਮੂਲ ਹੈ ਕਿਉਂਕਿ ਪਟਿਆਲਾ ਡਾਂ 'ਪੱਤੀ ਬਾਬਾ ਆਲਾ ਤੇਂ 'ਪਤੀਆਲਾਂ ਵਿਚ ਇਸ ਦਾ ਰੂਪ 'ਪਟਿਆਲਾ' ਬਣ ਗਿਆ ਪ੍ਰਤੀਤ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਭਾਵੇਂ ਖੁਸਰੇ ਹਿੰਦੀ ਪ੍ਰਦੇਸ਼ ਦੇ ਹੀ ਕਵੀ ਸਨ ਤਾਂ ਡੀ ਉਹਨਾਂ ਦੀਆਂ ਬੁਝਾਰਤਾਂ ਅਸ ਦੀ ਪੰਜਾਬੀ ਵਿਚ ਪ੍ਰਦੇਲਤ ਹਨ। ਉਹਨਾਂ ਨੇ ਪੰਜਾਬੀ ਵਿਚ ਇਕ ਵਾਰ ਵੀ ਲਿਖੀ, ਜਿਸ ਨੂੰ ਤੁਗਲਕ ਸ਼ਾਹ ਅਤੇ ਨਾਸ਼ਵਦੀਨ ਖੁਸਰੇ ਖਾਂ ਦੀ ਵਾਰ ਕਿਹਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਇਹ ਵਾਰ ਪੰਜਾਬੀ ਦੀ ਪ੍ਰਥਮ ਵਾਰ ਮੰਨੀ ਜਾਂਦੀ ਹੈ। ਉਹਨਾਂ ਨੇ ਲਗ ਭਗ ਬਾਰਾਂ ਸੌ ਤ੍ਰਿਸੀ ਵਿਚ ਕਾਵਿ ਰਚਨਾਂ ਅਰੰਭ ਕੀਤੀ । ਕੁਲ ਮਿਲਾਕੇ ਦੇਦੇ ਪੁਸਤਕਾਂ ਲਿਖੀਆਂ, ਜਿੰਨਾਂ ਵਿਚੋਂ ੨੨ ਪੁਸਤਕਾਂ ਹੁਣ ਵੀ ਪ੍ਰਾਪਤ ਹੁੰਦੀਆਂ ਹਨ । ਕੁਝ ਲੋਕ ਉਹਨਾਂ ਦੀਆਂ ਬੁਝਾਰਤਾਂ ਨੂੰ ਪੰਜਾਬੀ ਦਾ ਹੀ ਉਲਬਾ ਮੰਨਦੇ ਹਨ। ਪਰ ਇਸਦਾ ਪੁਮਾਣੀਕ ਵੇਰਵਾ ਕੋਈ ਵੀ ਨਹੀਂ ਦੇ ਸਕਿਆ । ਕਿਹਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ਕਿ ਉਹਨਾਂ ਨੇ ਕਈ ਲੱਖ ਸ਼ੇਅਰ ਲਿਖੇ ਸਨ । ਉਹਨਾਂ ਦੀਆਂ ਬੁਝਾਰਤਾਂ ਦੇ ਕੁਝ ਨਮੂਨੇ ਦੇਖੋ।

> 'ਚਾਰ ਪੁੱਤਰ ਮੇਰੇ ਅਖ਼ਣੇ ਮਖ਼ਣੇ, ਚਾਰ ਪੁੱਤਰ ਮੇਰੇ ਮਿਟੀ ਚਖਣੇ, ਦੋ ਪੁੱਤਰ ਮੇਰੇ ਖਲੇ ਮਨਾਰੇ। ਦੋ ਖੁੱਤਰ ਵਿਚ ਲਸ਼ਕਣ ਤਾਰੇ। = ਮੁੱਤ ਵਾਹ ਉਹ ਰਥਾ ਤੋਰੇ ਕੰਮ ਅੰਦਰ ਹੜੀਆਂ ਬਾੱਹਰ ਦੀਮ। =ਲੁਗਾਣ ਜਾਂ ਛੁਹਾਰਾ ਇਕ ਨਾਮ ਕਰਤਾਰੇ ਪਾਈਏ, ਸ਼ਹੁ ਦਰਿਆ ਦੇ ਹੇਠ। ਇਕ ਸੌ ਲੜਕਾ ਪੈਦਾ ਹੋਇਆ, ਦੇ ਮਾਵੀ ਦੇ ਪੌਰ। = ਸਿੱਖੀ

ਦੇ ਕਲਵੂਤਰ ਉਡਦੇ ਜਾਂਦੇ, ਖੰਡ ਉਹਨਾਂ ਦੇ ਕਾਲੇ, ਰਾਲ ਉਹਨਾਂ ਦੀ ਅਟਕੀ ਮਟਕੀ, ਰਬ ਉਹਨਾਂ ਨੂੰ ਪਾਲੇ | = ਅੱਖਾਂ ਬਾਹਰੇ ਆਏ ਦੇ ਮਲੰਗ, ਹਰੀਆਂ ਟੇਪੀਆਂ ਨੀਲੇ ਰੰਗ | = ਬਤਾਉਂ ਖੂਹ ਵਿਚ ਟਾਂਡਾ, ਸਭ ਦਾ ਸਾਂਝਾ = ਹੁੱਕਾ ਇਕ ਜਨਾਵਰ ਔਸਾ, ਜਿਹਦੀ ਦੁਮ ਤੋਂ ਪੈਸਾ | — ਮੌਰ

ਇਕ ਜਨਾਵਰ ਅਸਲੀ, ਜਿਹਦੀ ਨਾ ਹੱਡੀ ਨਾ ਪੱਸਲੀ । == ਜੌਕ ਗੋਡਿਆ

ਇਹੋ ਜਿਹੀਆਂ ਅਨੇਕ ਬੁਝਾਰਤਾਂ ਹਨ, ਜਿਹੜੀਆਂ ਖੁਸਰੇ ਦੀਆਂ ਦੱਸੀਆਂ ਜਾਂਦੀਆਂ ਹਨ। ਬਾਂਦੀ ਧੁੜ ਕਰਕੇ ਇਹੋ ਵਿਸਥਾਰ ਨਾਲ ਲਿਖਣਾ ਉਚਿਤ ਪ੍ਰਤੀਤ ਨਹੀਂ ਹੁੰਦਾ। ਖੁਸਰੇ ਤੋਂ ਬਿਨਾਂ ਇਕ ਹੋਰ ਬੁਝਾਰਤ—ਲੇਖਕ ਦਾ ਪਤਾ ਮਿਲਦਾ ਹੈ, ਜਿਸ ਦਾ ਨਾਮ ਬਰਤਾ ਪੰਡਿਤ ਸੀ। ਇਹ ਪੰਡਿਤ ਬਰਤਾ ਨਿਸਚੇ ਹੀ ਗੁਰ ਠਾਨਕ ਦੇਵ ਸੀ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾਂ ਹੋਇਆ ਸੀ ! ਕਿਉਂ ਕਿ ਗੁਰੂ ਠਾਠਕ ਦੇਵ ਸੀ ਦੀ ਬਾਣੀ ਵਿਚ ਇਸ ਕਵੀਂ ਦਾ ਉਲੇਖ਼ ਮਿਲਦਾ ਹੈ!—

> °ਜੰਮੇ ਜੀਆ ਜਾਣੇ ਲੇ ਬਾਉੱ, ਸੁਰਤਾ ਪੈਡਿਤ ਤਾਂ ਕਾ ਨਾਉੱ। (ਮਲਾਰ ਮਹਲਾ ੧)

ਬਾਬਾ ਗੰਗਾ ਸਿੰਘ ਜੀ ਬੇਦੀ ਨੇ ਸਭ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾਂ ਇਸ ਪੁਝਾਰਤ ਲੇਖਕ ਦਾ ਉਲੇਖ ਕੀਤਾ ਹੈ। ਅਤੇ ਅਨੌਕ ਬੁਝਾਰਤਾਂ ਵੀ ਇਕੱਤਰ ਕੀਤੀਆਂ ਹਨ। ਉਹਨਾਂ ਦਾ ਮਤ ਹੈ ਕਿ ਉਹ ਜ਼ਿਲਾ ਗੁਜਰਾਤ ਦਾ ਵਸਨੀਕ ਸੀ। ਉਸਦੀਆਂ ਪੁਝਾਰਤਾਂ ਇਸ ਪ੍ਰਕਾਰ ਦੀਆਂ ਹੁੰਦੀਆਂ ਸਨ, ਜਿਹੜੀਆਂ ਕਿ ਕੁਝ ਕਾਲ ਉਪਟੰਤ ਅਖਾਣਾ ਦੇ ਰੂਪ ਵਿਚ ਵਰਤੀਆਂ ਜਾਣ ਲਗ ਪਈਆਂ, ਜਿਵੇਂ—

> 'ਸੌ ਚਾਚਾ ਤੇ ਇਕ ਪਿਉ, ਸੌ ਦਾਰੂ ਤੇ ਇਕ ਘਿਉ।' ਸੌ ਏਰ ਤੇ ਇਕ ਸਿੳ।

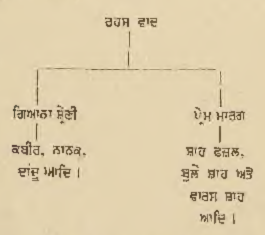
ਇਸੇ ਤਰਾਂ--

'ਕੁੜੀਆਂ ਚਿੜੀਆਂ ਬੱਕਰੀਆਂ, ਤਿੰਨੇ ਜਾਤਾਂ ਅੱਥਰੀਆਂ।'

ਖੁਸਰੇ ਅਤੇ ਦੇਦ ਤੋਂ ਪਿਛੋਂ ਸਾਡੇ ਸਾਹਮਣੇ ਇਕ ਹੋਰ ਕਵੀ ਮਸਊਦ ਆਉਂਦਾ ਹੈ, ਜਿਸ ਨੇ ਬਾਰਾਂ ਮਾਂਹ, ਸੌਤ ਵਾਰੇ ਅਤੇ ਅੱਖਰ ਗਿਆਨ ਆਦਿ ਲਈ ਕਾਇ ਰਚਨਾ ਕੀਤੀ। ਮਸਊਦ ਨੂੰ ਭੀ ਪੰਜਾਬੀ ਸਾਹਿੱਤ ਵਿਚ ਉਚੇਰੀ ਥਾਂ ਪ੍ਰਾਪਤ ਹੈ। ਮਸਊਦ ਤੋਂ ਪਿਛੋਂ ਸਿਖਾਂ ਦੇ ਪ੍ਰਥਮ ਗੁਰੂ (੧੪੬੯ ਤੋਂ ੧੫੩੯ ਈ.) ਵਿਚ ਜਨਮ ਮਹਾਰਾਜ ਭਗਤੀ ਮਾਰਗ ਦੇ ਕਵੀ ਸਨ। ਪੰਜਾਬੀ ਦੇ ਸਮਾਨ ਆਪ ਜੀ ਨੂੰ ਹਿੰਦੀ ਵਿਚ ਡੀ ਵਧੇਰਾ ਮਾਣ ਪ੍ਰਾਪਤ ਹੈ। ਆਪ ਜੀ ਨੂੰ ਰਹੰਦੀ ਵਿਚ ਡੀ ਵਧੇਰਾ ਮਾਣ ਪ੍ਰਾਪਤ ਹੈ। ਆਪ ਜੀ ਨੂੰ ਰਹੰਦੀ ਮਾਰਗੀ ਗਿਆਨ ਬੁੰਦੀ ਬਾਖਾ ਦੇ ਕਵੀਆਂ ਵਿਚ ਮੁਖੀ ਮੰਨਿਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਆਪ ਜੀ ਦੀਆਂ ਰਚਨਾਵਾਂ ਹਿੰਦੀ ਮਿਸਰਤ ਪੰਜਾਬੀ, ਅਪਭਰੇਖ਼ ਹਿੰਦਵੀ ਜਾਂ ਸਧੁਕੜੀ ਭਾਬਾ ਦੀਆਂ ਹੁੰਦੀਆਂ ਹਨ। ਨਾਨਕ ਜੀ ਦੀ ਕਾਰਿ ਕਲਾ ਦੇ ਸੈੱਕੜੇ ਪਦ ਸਾਨੇ ਮਿਲਦੇ ਹਨ, ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚੋਂ ਵਧੇਰੇ ਗੁਰੂ ਗਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਵਿਚ ਸੰਗਰਹਿਤ ਹਨ। ਕਿਹਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ਕਿ ਸਮੇਰ ਪ੍ਰਬਤ ਉਤੇ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਜੀ ਚੁਰਾਸੀ ਸਿਧਾਂ ਨੂੰ ਮਿਲੇ ਸਨ, ਜਿਵੇਂ ਉਹਨਾਂ ਨੇ ਸਿੱਧਾਂ ਨਾਲ ਵਾਰਤਾ ਲਾਖ ਕੀਤਾ। ਇਹੋ ਵਾਰਤਾ ਲਾਪ ਸਿੱਧ ਗੋਸ਼ਟ ਵਿਚ ਅੰਕਿਤ ਹੈ, ਜਿਹੜਾ ਆਪਣਾਂ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ ਮਹਾਨਤਾ ਰਖਦਾ ਹੈ। ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਕਬੀਰ ਦੇ ਸਮਾਨ ਹਿੰਦੂ ਮੁਸਲਿਮ ਏਕਤਾ ਦੇ ਹਾਮੀ ਸਨ। ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਜੀ ਨੇ ਨਾ ਕੇਵਲ ਸਾਹਿਤਕ ਫੇਦਾ ਬੰਦੀ ਵਿਚ ਹੀ ਬਾਵਿ ਰਚਨਾ ਕੀਤੀ, ਸਗੋਂ ਉਸ ਕਾਲ ਦੇ ਲੋਕ ਛੇਦਾਂ ਵਿਚ ਡੀ ਕਾਵਿ ਰਚਨਾ ਕੀਤੀ ਅਤੇ ਵਧੇਰੀ ਗਿਣਤੀ ਵਿਚ ਲੋਕ ਸਾਹਿਤ ਦੀ ਰਚਨਾ ਕੀਤੀ। ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਜੀ ਦਾ ਇਕ ਪਦ ਵੰਸਗੀ ਵਜੋਂ ਹੇਠਾਂ ਦਿਤਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ—

> ਪਿਵਣ ਗੁਰੂ ਬਾਣੀ ਪਿਤਾ ਮਾਤਾ ਧਰਤਿ ਸਹੱਤੁ ॥ ਵਿਵਸੂ ਗਤਿ ਦੁਇ ਵਾਈ ਦਾਇਆ ਬੋਲੈ ਸਗਲ ਜਗਤੁ ॥ ਚੰਗਿਆਈਆ ਬੁਰਿਆਈਆ ਵਾਜੇ ਧਰਮੁ ਧਵੁਰਿ ॥ ਕਰਮੀ ਆਪੋ ਆਪਰੀ, ਕੇ ਠੋੜੈ ਕੇ ਦੂਰਿ ॥ ਜਿਨੀ ਨਾਮੁ ਧਿਆਇਆ ਗਏ ਮਸ਼ੱਕਤ ਘਾਲਿ ॥ ਨਾਨਕ ਤੋਂ ਮੁਖ ਉਜਲੇ ਕੇਤੀ ਛੁਟੀ ਨਾਲਿ ॥

ਉਪ੍ਰੋਕਤ ਸਲੌਕ ਵਿਚ ਅਸੀਂ ਦੇਖਦੇ ਹਾਂ ਕਿ ਗੁਰੂ ਠਾਨਕ ਦੀ ਭਾਸ਼ਾ ਠੇਠ ਪੰਜਾਬੀ ਨਹੀਂ ਸੀ, ਸਭੀਂ ਮਿਲੀ ਜੁਲੀ ਹੀ ਸੀ। ਇਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ ਦੀ ਭਾਸ਼ਾ ਸਾਨੂੰ ਕਬੀਰ ਜੀ ਦੀ ਵੀ ਮਿਲਦੀ ਹੈ. ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਰਚਨਾ ਕਾਲ ੧੫੦੭ ਭੇਂ ੧੫੭੫ ਈ. ਮਿਥਿਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਭਾਵੇਂ ਕਥੀਰ ਦਾ ਜਨਮ ਕਾਂਸ਼ੀ ਵਿਚ ਹੋਇਆ ਸੀ ਤਾਂ ਭੀ ਉਹਨਾਂ ਦੀ ਭਾਸ਼ਾ ਸਧੁਕਤੀ ਹੋਣ ਕਰਕੇ ਪੰਜਾਬੀ ਨਾਲ ਵਧੇਰੀ ਮਿਲਦੀ ਹੈ। ਕਬੀਰ ਦਾ ਕੁਝ ਕਾਵਿ ਗੁਰੂ ਗਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਵਿਚ ਭੀ ਸੰਗਰਹਿਤ ਹੈ। ਕਬੀਰ, ਨਾਨਕ, ਦਾਦੂ, ਰਵਦਾਸ, ਧਰਮ ਦਾਸ ਅਤੇ ਮਲੂਕ ਦਾਸ ਆਦਿ ਭਗਤ ਕਵੀ ਗਿਆਨਾ ਸ਼੍ਰੇਣੀ ਬਾਖਾ ਦੇ ਮੰਨੇ ਜਾਂਚੇ ਹਨ। ਲਗ ਭਗ ਇਹ ਸਾਰੇ ਕਵੀ ਰਹਸਵਾਦੀ ਵੀ ਮੰਨੇ ਜਾਂਚੇ ਹਨ। ਰਹਸਵਾਦ ਦੇ ਭੀ ਦੇ ਭੇਦ ਹਨ—ਇਕ ਗਿਆਨਾ ਸ਼੍ਰੇਣੀ, ਦੂਜਾ ਪ੍ਰੇਮ ਮਾਰਗੀ।



ਨਾਨਕ ਅਤੇ ਕਬੀਰ ਦੇ ਰਹਸ ਵਾਦ ਜਾਂ ਭਗਤੀ ਮਾਰਗ ਨੂੰ ਨਿਰੰਜਨ ਬ੍ਰਹਿਮ ਵੀ ਕਿਹਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਸਾਧਾਰਨ ਤੌਰ ਨਾਲ ਨਿਰੰਜਨ ਭਾਵ ਨਿਰਗੁਣ ਬ੍ਰਹਿਮ ਅਤੇ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ ਰੂਪ ਨਾਲ ਸ਼ਿਵ ਦਾ ਬੇਧ ਹੈ। ਓਅੰਕਾਰ ਦੇ ਪੰਜ ਪੰਭ ਹੁੰਦੇ ਹਨ, ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚ ਪੰਜ ਦੇਵਤਿਆਂ ਦਾ ਵਾਸ ਮੀਨਿਆਂ ਜਾਂਦਾ ਹੈ–

- (੧) ਤਾਰਕ—ੲਰਿਮਾ
- (੨) ਵੇਡ—ਵਿਸ਼ਨ
- (३) वृत्रही—वृंस्
- (ਬ) ਅਰਧ ਚੰਦ੍—ਈਸ਼ਵਰ
- (੫) ਬਿੰਦੂ—ਇਸ ਤੋਂ ਭੀ ਉਤੇ ਨਿਰੰਜਨ ਬ੍ਰਹਿਮ ਹੈ, ਜਿਹੜਾ ਸ਼ਿਸ਼ਟੀ, ਸਥਿਤੀ ਅਤੇ ਖਰਲੇ ਦਾ ਕਾਰਣ ਹੈ। ਇਹੋ ਹੀ ਪ੍ਰਮ ਤੱਤ ਹੈ, ਜਿਹੜਾ ਸਤ ਗੁਰੂ ਦੀ ਕਿਰਪਾ ਤੋਂ ਹੀ ਪ੍ਰਾਪਤ ਹੁੰਦਾ ਹੈ।

ਕਬੀਰ ਦੀਆਂ ਉਲਣ ਬਾਸੀਆਂ ਸਾਹਿਤ ਦਾ ਇਕ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ ਅੰਗ ਹੈ। ਯੋਗ ਅਤੇ ਤੰਤਰ ਸੰਪ੍ਰਦਾਏ ਦੀਆਂ ਰੀਤੀਆਂ ਦੇ ਅਨੁਸਾਰ ਯੋਗੀ ਅਤੇ ਤਾਂਤਿਕ ਲੋਕ ਆਪਣੇ ਸਿਧਾਂਤਾਂ ਨੂੰ ਦੁਨੀਆ ਦੇ ਸਾਹਮਣੇ ਉਲਣੇ ਰੂਪ ਵਿਚ ਰਖਦੇ ਸਨ। ਵਿਸ਼ਵ ਦਾ ਨਿਯਮ ਹੈ—ਅਰਥ, ਧਰਮ, ਕਾਮ ਅਤੇ ਮੌਬਸ਼। ਪਰ ਨੌਗੀਆਂ ਦਾ ਕੰਮ ਉਲਟ ਹੌਲ ਕਰਕੇ ਇਸ ਨੂੰ ਮੌਬਸ਼, ਧਰਮ, ਅਰਥ ਅਤੇ ਕਾਮ ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਉਲਦੇ ਰੂਪ ਵਿਚ ਗਰਹਿਣ ਕੀਤਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਕਿਉਂਕਿ ਜੋ ਸ੍ਰੇਸ਼ੜ ਹੈ ਉਸ ਨੂੰ ਉਤਮ ਸ਼ਾਂ ਦੇਣਾ ਹੀ ਚੰਗਾ ਸਮਝਿਆ ਗਿਆ। ਇਸ ਦਾ ਮਤਲਬ ਇਹ ਹੋਇਆ ਕਿ ਯੋਗੀ ਅਤੇ ਤਾਂਤਿਕ ਲੌਕ ਉਲਟੀਆਂ ਗੱਲਾਂ ਕਹਿਣ ਦੇ ਆਈ ਹੋ ਗਏ। ਇਥੇ ਅਸੀਂ ਇਹ 'ਵਾਦਾਂ' (isms) ਦੇ ਵਧੇਰੇ ਬਮੇਲਿਆਂ ਵਿਚ ਪੈਣਾ ਉਚਿਤ ਨਹੀਂ ਸਮਝਦੇ, ਇਸ ਕਰਕੇ ਕਬੀਰ ਜੀ ਦੇ ਕੁਝ ਪਦ ਦੇ ਕੇ ਉਹਨਾਂ ਵਿਚ ਪੰਜਾਬੀ ਦਾ ਪ੍ਰਭਾਵ ਦਸਕੇ, ਅਗੇ ਵਧਣਾ ਹੀ ਠੀਕ ਸਮਝਦੇ ਹਾਂ।

ਉੱਤੇ ਅਸੀਂ ਲਿਖ ਦੁਕੇ ਹਾਂ ਕਿ ਕਬੀਰ ਜੀ ਦੀ ਭਾਸ਼ਾ ਉਤੇ ਪੰਜਾਬੀ ਦਾ ਪ੍ਰਭਾਵ ਸਪਸ਼ਣ ਦਿਖਾਈ ਇੰਦਾ ਹੈ। ਕੁਝ ਵਿਦਵਾਨਾਂ ਦਾ ਮਤ ਹੈ ਕਿ ਉਹਨਾਂ ਦੀ ਭਾਸ਼ਾ ਰਾਜਸਥਾਨੀ ਵੀ ਹੋ ਸਕਦੀ ਹੈ। ਪਰ ਇਤਿਹਾਸਕ ਸਚਾਈ ਇਹੋ ਹੀ ਹੈ ਕਿ ਕਬੀਰ ਜੀ ਪੰਜਾਬ ਵਿਚ ਭੀ ਵਸਦੇ ਰਹੇ ਹਨ। ਇਸੇ ਕਰਕੇ ਉਹਨਾਂ ਦੀ ਭਾਸ਼ਾ ਉਤੇ ਪੰਜਾਬੀ ਦਾ ਪ੍ਰਭਾਵ ਵੀ ਰਿਹਾ। ਹੇਠ ਲਿਖੇ ਪਦਾਂ ਵਿਚ ਪੰਜਾਬੀ ਦੀ ਵਰਤੋਂ ਵੇਖੋ।

> ਦਾਤਾ ਤਰਵਰ ਦੁਇਆ ਫੁਲ, ਉਪਕਾਰੀ ਜੀਵੰਤ । ਪੁੱਛੀ ਦਲੇ ਦਿਸਾਵਰਾਂ, ਬਿਰਖਾ ਸੁਫਲ ਫਲੰਤ ।

ਕਬੀਰ ਸੰਦਤ ਸਾਂਧ ਕੀ, ਕਦੋ ਨਾ ਨਿਹਫਲ ਹੋਏ। ਦੰਦਨ ਹੌਸੀ ਲਾਵਲਾ, ਨੀੱਮ ਨਾ ਕਰਿਸੀ ਕੋਏ।

ਕਾਇਤ ਕਾਗਦ ਕਾੜਿਆ, ਲੇਖੇ ਵਾਰ ਨਾ ਪਾਰ । ਜਬ ਲਗ ਸਾਂਸ ਸੀਰ ਮੈਂ, ਤਬ ਲਗ ਰਾਮ ਸੰਭਾਰ।

ਹਰ ਜੀ ਯੂਗੇ ਵਿਚਾਰਿਆ, ਸਾਖੀ ਕਹੈ ਕਬੀਰ। ਡਵ ਸਾਗਰ ਮੈੱ ਜੀਵ ਹੈਂ, ਜੇ ਕੁੱਈ ਪ੍ਰਕੁੜੈ ਭੀਰ। ਔਸੀ ਬਾਣੀ ਵੋਲੀਏ, ਮਨ ਕਾ ਆਪਾ ਚੌਏ। ਅਪਨਾਤਨੂ ਸੀਤਲ ਕਰੈ, ਔਰਨ ਕੇ ਸੂਖ ਹੋਏ।

ਉਤਲੇ ਪਦਾਂ ਵਿਚ ਅੰਕਿਤ ਸ਼ਬਦ ਪੰਜਾਬੀ ਦੇ ਹੀ ਹਨ। ਕਬੀਰ ਨੂੰ ਭਾਵੇਂ ਪੰਜਾਬੀ ਦਾ ਕਵੀ ਨਹੀਂ ਸੀ ਮੰਨਿਆ ਜਾਂਦਾ, ਖਰ ਉਹ ਹਨ ਪੰਜਾਬੀ ਦੇ ਹੀ ਕਵੀ।

ਕਬੀਰ ਤੋਂ ਪਿਛੋਂ ਸਿਖਾਂ ਦੇ ਨੂੰ ਗੁਰੂ, ਗੁਰੂ ਰੋਬਿੰਦ ਸਿੰਘ ਜੀ ਦੇ ਬਵੰਜਾ ਦਰਬਾਰੀ ਕਵੀ, ਬਾਬਾ ਸ੍ਰੀ ਚੰਦ, ਸਾਲਸ ਰਾਏ ਜੌਹਰੀ, ਭਾ. ਗੁਰਦਾਸ, ਭੱਲਾ, ਦਮੇਦਰ, ਹਿਰਦਾ ਰਾਮ, ਸੁਬਰਾ, ਫ਼ਜੂ ਡਗਤ, ਜੱਲ੍ਹਣ ਜਟ, ਵਲੀ ਰਾਮ, ਪੀਲੂ, ਬਾਬਾ ਲਾਲ ਜੀ, ਲਾਲਾ ਵਿਆਲ ਦਾਸ, ਕਾਨ੍ਹਾ, ਕੇਕਣ, ਚਤੁਰ ਦਾਸ ਆਦਿ ਵਖੇ ਵੱਖ ਫ਼ਗਤੀ ਮਾਰਗੀ ਕਵੀ ਹੋਏ ਹਨ, ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਸੰਬੰਧ ਵਿਚ ਇਥੇ ਜ਼ਿਕਰ ਕਰਨਾ ਉਚਿਤ ਪ੍ਰਤੀਤ ਨਹੀਂ ਹੁੰਦਾ।

ਇਹਨਾਂ ਤੋਂ ਪਿਛੇ ਸਾਡੇ ਸਾਹਮਣੇ ਸਵਫ਼ੰਦ ਵਾਦ, ਰੁਮਾਨੀ ਜਾਂ ਰੁਮਾਰਿਕ ਕਈ ਕਵੀ ਆਉਂਦੇ ਹਨ ਜ਼ਿਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚੌਂ ਮੁਖ—ਬਾਰ ਹੁਸੈਨ, ਵਜ਼ੀਦ, ਪਠਾਣ, ਬਾਰ ਬਰਫ਼, ਨਤੀਫ਼, ਮੁਕਬਲ, ਬਰਖੁਰਦਾਰ, ਅਹਿਮਦ, ਕਾਦਰ ਯਾਰ, ਸੁਲਤਾਨ ਬਾਹੂ, ਬੁਲੇ ਸ਼ਾਹ, ਵਾਸ਼ਲ, ਹਾਮਦ ਆਦਿ ਹੋਏ ਹਨ । ਇਨਾਂ ਨੇ ਆਪਣੀ ਕਾਵਿ ਰਚਨਾ ਦਾ ਕਮਾਲ ਦਿਖਾ ਕਿ ਪੰਜਾਬੀ ਦਾ ਭੰਡਾਰ ਭਰਿਆ ਹੈ। ਸੱਸੀ ਪੂਠੂੰ, ਹੀਰ ਗੰਝਾ, ਯੁਸਫ਼ ਜ਼ੁਲੌਖਾਂ, ਸੌਹਣੀ ਮਹੀਂਵਾਲ, ਮਿਰਜ਼ਾ ਸਾਹਿਬਾਂ, ਲੈਲਾ ਮਜਨੂੰ ਆਦਿ ਵਖੋਂ ਵਖ ਪ੍ਰੇਮ ਕਾਵਿ ਲਿਖੇ ਗਏ, ਜਿਹੜੇ ਪੰਜਾਬ ਜਨ ਪਦ ਦੇ ਅਮਰ ਕਾਵਿ ਮੰਨੇ ਜਾਂਦੇ ਹਨ। ਇਨਾਂ ਬਿਨਾ ਰਸਾਲੂ, ਹੋਦੀ, ਪੂਰਨ, ਭਰਬਰੀ, ਗੰਪੀ ਚੰਦ, ਕਾਮ ਰੂਪ ਕਾਮਲਤਾ, ਨਲ ਦਮਯੰਤੀ, ਸਿੰਘਾਸਨ ਬਤੀਸੀ, ਪ੍ਰੇਮ ਪਰੀਸੀ ਅਤੇ ਵਿਕ੍ਰਮ ਹੋਰ ਭੌਜ ਨਾਲ ਮੈਬੰਧ ਵਖੋਂ ਵਖ ਗਾਥਾਵਾਂ ਕਾਵਿ ਬੱਧ ਹੋਈਆਂ। ਸਿਕੰਦਰ ਅਤੇ ਗਰੀਸ ਨੂੰ ਲੌਕੇ ਵੀ ਦੇ ਵਾਰਾਂ ਲਿਖੀਆਂ ਗਈਆਂ, ਉੱਜ ਤਾਂ ਵਾਰਾਂ ਅਨੇਕ ਹੀ ਲਿਖੀਆਂ ਗਈਆਂ ਰਨ, ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਦਿਚੋਂ ਬਾਈ ਵਾਰਾਂ ਤਾਂ ਗੁਰੂ ਗਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਵਿਚ ਭੀ ਮਿਲਦੀਆਂ ਹਨ ।

(ਚਲਦਾ)

### ਪੰਜਾਬੀ ਸਾਹਿਤ

ਤੇ

## ਪੰਜਾਬੀ ਦੁਨੀਆ

ਸਬੰਧੀ ਵਧੌਰੀ ਜਾਣਕਾਰੀ ਲਈ ਸਿਧੇ ਡਾਇਰੈਕਟਰ, ਪੰਜਾਬੀ ਵਿਭਾਗ, ਪੰਜਾਬ, ਪਟਿਆਲਾ ਨਾਲ ਲਿਖਾ ਪੜ੍ਹੀ ਕਰੋਂ ।

ਸੰਪਾਦਕ

ਪੰਜਾਬੀ ਦੁਨੀਆ ]

ਅਧਿਆਤਮਕ ਸਹਿਤ:

### ਆਸਾ ਦੀ ਵਾਰ (ਵਿਸ਼ੈ ਪੱਖ ਤੋਂ)

ਹਜ਼ਾਰਾ ਸਿੰਘ

आप्ताम ਦੀ ਵਾਰ ਆਸ਼ਾ ਰਾਗ ਵਿਚ ਲਿਖੀ ਗਈ ਹੈ । ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਜੀ ਨੇ, ਪੂਰਵ ਪ੍ਰਚਲਤ ਵਾਰਾਂ ਦੇ ਬੀਰ ਰਸੀ ਵਿਸ਼ੇ ਨੂੰ ਛੱਡ ਅਧਿਆਤ-ਮਕ ਵਾਰਾਂ ਲਿਖਣ ਵਿਚ ਪਹਿਲ ਕੀਤੀ । ਵਾਰ ਉਸ ਗੀਤ ਨੂੰ ਕਹਿੰਦੇ ਹਨ, ਜਿਸ ਵਿਚ ਕਿਸੇ ਜੋਧੇ ਜਾਂ ਸੁਰਬੀਰ ਦੀ ਉਸਤਤ ਵਟਣਨ ਹੋਵੇ ਅਤੇ ਉਸ ਦੇ ਕਾਰ-ਨਾਮਿਆਂ ਤੇ ਵਰਿਆਈ ਦਾ ਉਲੰਖ ਹੋਵੇਂ । ਮਨੁੱਖ ਦਾ ਆਦਿ ਇਤਿਹਾਸ, ਹਰ ਦੇਸ਼ ਵਿਚ ਜੰਗਾਂ ਜੁੱਧਾਂ ਨਾਲ ਭਰਪਰ ਹੈ । ਇਸੇ ਕਾਰਨ ਹਰ ਸਾਹਿਤ ਵਿਚ ਬੀਰ ਕਾਵਿ ਨੂੰ ਇਕ ਨਵੇਕਲਾ ਸਥਾਨ ਪ੍ਰਾਪਤ ਹੰਦਾ ਰਿਹਾ ਹੈ । ਕੀ ਹਿੰਦੀ ਸਾਹਿਤ ਅਤੇ ਕੀ ਪੰਜਾਬੀ ਜਾਹਿਤ ਜਾਂ ਸੰਸਕਿਤ ਮਚਲਾ ਸਾਹਿਤ ਬੀਰ ਸਾਹਿਤ ਮਿਲੇਗਾ । ਪੈਜਾਬੀ ਵਿਚ ਗੁਰੂ ਨਾਠਕ ਦੇਵ ਜੀ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾਂ ਮਨੁੱਖ ਨੂੰ ਨਾਇਕ ਦਾ ਸਥਾਨ ਪ੍ਰਾਪਤ ਰਿਹਾ ਹੈ। ਆਸ਼ਾ ਦੀ ਵਾਰ ਨੂੰ, ਇਸ ਪੱਖ ਤੋਂ ਵਿਚਾਰਿਆਂ ਸਪੱਸ਼ਟ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਕਿ ਗੁਰੂ ਜੀ ਨੇ ਕੇਵਲ ਮਨੁੱਖੀ ਨਾਇਕ ਦੀ ਥਾਂ ਪੁਸ਼ਤਮਾ ਨੂੰ ਨਾਇਕ ਬਣਾਇਆ ਹੈ । ਉਸ ਦੀਆਂ ਵਰਿਆਈਆਂ, ਉਸ ਦੀਆਂ ਕਰਨੀਆਂ ਦੀ ਉਸਤਤ ਕੀਤੀ ਗਈ ਹੈ ਅਤੇ ਬਰਾਈ ਜਾਂ ਔਗਣਾਂ ਦਾ ਜਿਹੜੇ ਪੁਮਾਤਮਾ ਨੂੰ ਨਾ ਬੁਝਣ ਕਰਕੇ ਮਨੁੱਖਾਂ ਵਿਚ ਆ ਜਾਂਦੇ ਹਨ, ਖੰਡਨ ਕੀਤਾ ਹੈ। ਵਾਰ ਵਿਚ ਪ੍ਰਮੁਖ ਰੂਪ ਵਿਚ ਉਸਤਤ ਹੀ ਹੁੰਦੀ ਹੈ ਜਾਂ ਇਕ ਪ੍ਰਕਾਰ ਦਾ ਨਾਇਕ-ਗਾਇਨ ਹੀ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਵਡਿਆਈ ਜਾਂ ਨੌਕੀ ਉਸ ਨਾਇਕ ਨੂੰ ਮੁਖ ਰਖਕੇ ਵਾਰ ਵਿਚ ਅੰਕਿਤ ਕੀਤੀ ਜਾਂਦੀ ਹੈ ਅਤੇ ਬਰਾਈ ਨੂੰ ਅੰਤਰੀਵ ਰਖਿਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ । ਮਨੁੱਖੀ ਜਾਂ ਦ੍ਰਿਸ਼ਟਮਾਨ ਬੀਰ ਰਸ ਦੀ ਥਾਂ ਇਸ ਅਧਿਆਤਮਕ ਵਾਰ ਵਿਚ ਅੰਤਰ-

ਮੁਖੀ ਬੀਰ ਰਸ ਸਾਂ ਠੀਕ ਸ਼ਬਦਾਂ ਵਿਚ ਸ਼ਾਂਤ ਰਸ ਸਿਹੜਾ ਪ੍ਰਮਾਤਮਾ ਦੀ ਉਸਤਤੀ ਤੋਂ ਉਪਸਦਾ ਹੈ, ਅੰਕਤ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਭਾਵੇਂ ਇਸ ਵਾਰ ਦੀ ਬਣਤਰ ਆਪਣੇ ਪ੍ਰੰਪਰਕ ਰੂਪ ਵਿਚ ਅਤੇ ਸੁਰ ਵੀ ਪ੍ਰਚਲਿਤ ਹੈ, ਕੇਵਲ ਵਿਚੋਂ ਪੱਖ ਤਾਂ ਹੀ ਭਾਵ ਸ਼ਕਤੀਸ਼ਾਲੀ ਵਿਚਾਰਾਂ ਅਤੇ ਨਵੀਨਤਾ ਦੁਆਰਾ ਪਰੀਵਰਤਨ ਲਿਆਂਦਾ ਗਇਆ ਹੈ।

"ਇਸ ਦ੍ਰਿਸ਼ਰਮਾਨ ਸੰਜਾਰ ਨੂੰ ਆਪ ਸ਼ਾਜ ਕੇ ਪ੍ਰਭੂ ਇਸ ਵਿਚ ਵਿਚਰ ਰਹਿਆ ਹੈ। ਮਨੁੱਖੀ ਜੀਵਨ ਉਸ ਦੀ ਰਚਨਾ ਹਨ । ਹਰੇਕ ਮਨੁੱਖ ਨੂੰ ਉਸ ਦੀ ਕਰਨੀ ਦਾ ਲੰਘਾ ਨਿਬੇੜਨਾ ਪੈਂਦਾ ਹੈ। ਮਨੁੱਖ ਉਸ ਦੀ ਅਸਲੀਅਤ ਨੂੰ ਭੁਲਣ ਕਾਰਨ ਅਤੇ ਸੰਸਾਰਕ ਭੰਗਾਂ ਵਿਚ ਗਲਤਾਨ ਰਹਿਣ ਕਾਰਨ ਜੀਵਨ ਵਿਅਰਥ ਹੀ ਗੁਆ ਲੈਂਦਾ ਹੈ। ਪਰੰਤੂ ਪ੍ਰਭੂ ਆਪ ਹੀ ਮਿਹਰ ਕਰ ਕੇ ਗੁਰੂ ਗਹੀ ਆਪਣੇ ਅਸਲੇ ਦੀ ਉਸ ਨੂੰ ਸੋਬੀ ਕਰਾਉਂਦਾ ਹੈ, ਤੇ ਉਹ ਜੀਵ ਹੁਉਮੈ ਦਾ ਤਿਆਗ ਕਰ 'ਨਾਮ' ਜਪਦਾ ਹੈ । ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਸੌਝੀ ਹੈ ਜਾਂਦੀ ਹੈ, ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਅਸਲੀਅਤ ਨੂੰ ਪਾ ਲਿਆ ਹੈ ਉਹ ਉਸ ਦੇ ਭਗਤ ਹਨ । ਉਹ ਐਂਗੁਣਾਂ ਦੇ ਨੇੜੇ ਨਹੀਂ ਜਾਂਦੇ, ਗੁਣਾਂ ਨਾਲ ਭਰਪੁਰ ਹਨ ਅਤੇ ਸੰਸਾਰ ਵਿਚ ਨਿਰਲੇਪ ਰਹਿੰਦੇ ਹਨ । ਸੌ ਸਭ ਉਸੇ ਦੀਆਂ ਵਡਿਆ-ਈਆਂ ਹਨ । ਜੇ ਚੰਗੀ ਨਦਰਿ ਕਰੇ ਤਾਂ ਰੂਣਾਂ ਨਾਲ ਡਰਪੁਰ ਕਰ ਇੰਦਾ ਹੈ **ਨਹੀਂ ਤਾਂ ,ਮਨੁੱਖ ਝੂਠ ਵਿਚ** ਹੀ ਫਸਿਆ ਰਹਿੰਦਾ ਹੈ । ਮਨੁੱਖ ਨਾਸ਼ਮਾਨ ਹੈ, ਇਸ ਲਈ ਪੁਮਾਤਮਾ ਨੂੰ ਭੁਲਣਾ ਨਹੀਂ ਚਾਹੀਦਾ । ਮਮਤਾ ਜਾਂ ਅਰੰਕਾਰ ਵਿਚ ਛਸ ਮੇਦੇ ਪਾਸੇ ਨੂੰ ਨਾ ਤੁਰੀਏ, ਕਿਸੇ ਦਾ ਦਿਲ ਨਾ ਦੁਖਾਈਏ । ਮਨੁੱਖ ਨੂੰ ਚਿਰੇਤਨ ਸੰਤ ਅਤੇ ਸ਼ਾਸ਼ਵਤ ਧਰਮ ਤੋਂ ਅਵੇਸਲੇ ਨਹੀਂ ਹੋਣਾ ਚਾਹੀਦਾ । ਗੁਣਾਂ ਦੁਆਰਾ ਵਿਕਾਸ ਕਰ ਜੀਵਨ ਨੂੰ ਸੁਆਰਨਾ ਚਾਹੀਦਾ ਹੈ। ਪ੍ਰਭੁ ਦਾ ਅੰਤ ਨਹੀਂ ਪਾਇਆ ਜਾ ਸਕਦਾ । ਉਹ ਕਰਤਾ ਹੈ, ਕਾਦਰ ਹੈ, ਕਰੀਮ ਹੈ, ਰਿਜ਼ਕ ਦੇਣ ਵਾਲਾ ਹੈ. ਉਸ ਬਿਨਾਂ ਮਨੁੱਖ ਦਾ ਕੋਈ ਆਸ਼ਰਾ ਨਹੀਂ । ਮਨੁੱਖੀ ਕਰਮ ਉਸ ਮੁਢਾਂ ਹੀ ਲਿਖ ਛਡੇ ਹਨ । ਜੋ ਉਹ ਕਰਦਾ ਹੈ, ਠੀਕ ਕਰਦਾ ਹੈ।"

ਸਾਰੀ ਵਾਰ, ਜਿਸ ਦੀਆਂ ੨੪ ਪੌੜੀਆਂ ਹਨ, ਪ੍ਰਭੂ ਦੀ ਪੁਸੰਸਾ ਫਿਚ ਹੀ ਲਿਖੀ ਗਈ ਹੈ । ਇਸ ਦਾ ਇਸ਼ੌ ਰਹੱਸਵਾਦੀ ਹੈ । ਖੁਖ ਵਿਸ਼ੈ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਵੀ ਛੋਹਿਆ ਗਇਆ ਹੈ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਈ ਸਬੰਧ ਪ੍ਰਮਾਤਮਾ ਦੀ ਅਸਲੀਅਤ ਨਾਲ ਹੀ ਹੈ। ਪ੍ਰਭੁਝਿਸ ਸ਼ਿਸ਼ਟੀ ਦਾ ਰਚਨਹਾਰਾ ਹੈ। ਮਨੁੱਖ ਦੇ ਗੁਣਾਂ ਔਗੁਣਾਂ ਨੂੰ ਵਾਚਦਾ ਹੈ । ਉਸ ਦੀ ਮਿਹਰ ਦੁਆਰਾ ਹੀ ਮਨੁੱਖ ਨੂੰ ਅਸਲੀਅਤ ਦਾ ਗਿਆਨ ਪ੍ਰਾਪਤ ਹੁੰਦਾ ਹੈ । ਗੁਰੂ ਪੂਲੂ ਦਾ ਰੂਪ ਹੈ ਜਿਹੜਾ ਸੱਚ ਜਾਣਦਾ ਹੈ ਅਤੇ ਮੰਚ ਦੀ ਸੌਝੀ ਕਰਾਉਂਦਾ ਹੈ । ਡਗਤ ਸੁਕਿਤ ਕਰਦੇ ਹਨ ਅਤੇ ਗੁਣਾਂ ਦੇ ਆਸਰੇ ਪ੍ਰਭੂ ਨੂੰ ਲੁਡਾਉਂਦੇ ਹਨ । ਵਿੱਚਆਈਆਂ ਪੁਮਾਤਮਾ ਆਪ ਦਿੰਦਾ ਹੈ । ਮਨੁੱਖ ਨੂੰ ਅਜੇਹੇ ਗੁਣਾਂ ਦਾ ਧਾਰਨੀ ਹੋਣਾ ਚਾਹੀਦਾ ਹੈ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਸਥਿਰਤਾ ਦੀਰਘ ਸਮੇਂ ਵਾਲੀ ਅਬਵਾ ਸਦਾ ਰਹਿਣ ਵਾਲੀ ਹੋਵੇ। ਸਮੁਚੇ ਰੂਪ ਵਿਚ ਪ੍ਰਭੂ ਦੇ ਸਰੂਪ ਦੀ ਵਿਆਖਿਆ ਅਤੇ ਮਨੁੱਖ ਦਾ ਵਿਸ਼ਲੇਸ਼ਨ ਹੀ ਵਾਰ ਦਾ ਪ੍ਰਧਾਨ ਇਸ਼ੈ ਹੈ । ਇਸ ਅਧਿਆਤਮਭ ਵਾਰ ਵਿਚ ਕੇਵਲ ਸਦੀਵੀ. ਅਮਰ ਅਤੇ ਵੰਗੇ ਪਾਸੇ ਨੂੰ ਹੀ ਉਘਾੜਿਆ ਗਇਆ ਹੈ, ਦੂਜੇ ਪਾਸੇ ਨੂੰ ਕੇਵਲ ਛੋਹਾਂ ਜਾਂ ਸ਼ੈਕੇਤਾਂ ਦੁਆਰਾ ਹੀ ਸਿਮਰਨ ਕਰਾਇਆ ਗੁਇਆ ਹੈ ।

ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਬੀੜ ਤਿਆਰ ਕਰਨ ਸਮੇਂ ਗੁਰੂ ਅਰਸਨ ਦੇਵ ਸੀ ਨੇ ਇਨਾਂ ਪਉਡੀਆਂ ਦੇ ਠਾਲ ਗੁਰੂ ਨਾਰਕ ਦੇਵ ਜੀ ਦੇ ਸਲੌਕਾਂ ਨੂੰ ਸੰਮਲਤ ਕੀਤਾ ਹੈ ਅਤੇ ਸਲੋਕਾਂ ਨੂੰ ਵਾਰ ਵਿਚ ਜਿਮਲਤ ਕਰਨਾ ਇਕ ਉਂਘੀ ਵਿਚਾਰ ਅਨੁਭਵ ਕਰਦਾ ਹੈ । ਸ਼ਬੌਕਾਂ ਦੇ ਮੁਖ ਵਿਸ਼ੇ ਪ੍ਰਭੂ ਦੀ ਪੁਕਿਰਤੀ ਉਸ ਦੇ ਅਮਰ, ਅੰਜਰ ਅਸ-ਤਿਤਵ, ਗਿਆਨ ਦੇ ਅਭਾਰ ਕਾਰਨ ਮਨੁੱਖ ਦਾ ਭਟਕਣਾ, ਸੰਚੀ ਸਿਫਤ, ਸਿਮਰਨ ਜਾਂ ਉਪਾਸਨਾ ਦੀ ਸੌਝੀ ਦੀ ਘਾਣ ਕਾਰਨ ਪਖੇਡ ਅਤੇ ਨਿਰਾਰਥਕ ਰਸਮਾਂ, ਮਨੁੱਖ ਦੇ ਮੂਲ ਗੁਣਾਂ ਅਤੇ ਪ੍ਰਮਾਤਮਾਂ ਦੀ ਉਸਤਤ ਹਨ । ਪ੍ਰਮੁਖ ਣੂਪ ਵਿਚ ਇਥੋਂ ਵੀ ਮਨੁੱਖ ਦੇ ਮੂਲ ਅਤੇ ਪ੍ਰਭੂ ਦੀ ਪਛਾਣ ਮੁਖ ਵਿਸ਼ੇ ਹਨ । ਸ਼ਰਾ ਹੋਰ ਸੂਖਮ ਵਿਚਾਰਾਂ ਦੁਆਰਾ ਪਤਾ ਲਗਵਾ ਹੈ ਕਿ ਪਉੜੀਆਂ ਫਿਰ ਪ੍ਰਭ ਦੇ ਰਹੱਸਵਾਦੀ ਰੂਪ ਵੱਲ ਵਧਰੇ ਜ਼ੌਰ ਹੈ । ਮਨੁੱਖ ਦੀ ਵੀ ਰਹੱਸਵਾਦੀ ਪ੍ਰਵਿਕਤੀ ਵੱਲ ਸੋਕੇਤ ਹੈ ਪਰ ਸਲੌਕਾਂ ਵਿਚ ਪੂਰ ਦੀ ਦਿਸ਼ਟਮਾਨ ਅਸਲੀਅਤ ਅਤੇ ਮਨੁੱਖ ਦੇ ਦਿਸਦੇ ਗੁਣਾਂ ਵੱਲ ਵਧੇਰੇ ਵੇਰ ਹੈ। ਪਉੜੀਆਂ ਵਿਚ ਪ੍ਰਭੂ ਦੇ ਰਹੱਸਵਾਦੀ ਕੁਣਾਂ ਦੀ ਉਸਤਤ ਹੈ । ਸਲਕਾਂ ਵਿਚ ਉਸ ਦੀ ਰਦੀ ਕੁਟਰਤ, ਸ਼ਿਸ਼ਟੀ ਅਤੇ ਨਿਯਮ ਬਧ ਖੇਡ ਦੀ ਉਸਭਤੀ ਹੈ । ਪਉੜੀਆਂ ਵਿਚ ਮਨੁੱਖ ਦੇ ਰਹੱਸਵਾਦੀ ਰੁਣ ਜਿਹੜੇ ਸੱਚ ਜਾਂ ਗਿਆਨ ਦੀ ਸੋਬੀ ਦੁਆਰਾ ਪ੍ਰਾਪਤ ਹੁੰਦੇ ਹਨ, ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਉਸਤਤੀ ਹੈ, ਔਗੁਣਾਂ ਦਾ ਖੰਡਨ ਹੈ ਪਰ ਇਸ ਸਭ ਦਾ ਅਧਾਰ ਪ੍ਰਭੂ ਹੀ ਹੈ ਜਿਹੜਾ ਇਸ ਦਾ ਨਿਰਮਾਣ ਕਰ ਰਿਹਾ ਹੈ। ਸਲੌਕਾਂ ਵਿਚ ਮਨੁੱਖ ਦੇ ਆਤਮਕ ਗੁਣਾਂ ਤੇ ਜਿਹੜੇ ਅਸਲੀਅਤ ਦੀ ਸੋਬੀ ਰਾਹੀਂ ਵਿਕਸਿਤ ਹੁੰਦੇ ਅਤੇ ਔਗਣ, ਪਖੰਡ, ਭਰਮ ਜਿਹੜੇ ਅਗਿਆਨ ਕਾਰਨ ਉਸ ਵਿਚ ਪ੍ਰਵੇਸ਼ ਕਰਦੇ ਹਨ ਕੇ ਜ਼ੋਰ ਦਿੱਤਾ ਗੁਣਿਆ ਹੈ। ਇਸ ਤਰਕ ਤੋਂ ਇਹ ਸਿੱਟਾ ਕੁਦਿਆ ਜਾ ਸਕਦਾ ਹੈ ਕਿ ਵਾਰ ਦੇ ਰਹਿੱਸਵਾਦੀ ਵਿਸ਼ੇ ਦਾ ਸ਼ਲੌਕ ਸਮਾਜੀਕਰਣ (Secialization) ਹਨ। ਪ੍ਰਾਸ਼ਰੀਰਕ ਪ੍ਰਲ ਨੂੰ ਸੁਤੰਕਾਂ ਰਾਹੀਂ ਸਥੂਲ ਰੂਪ ਦਿੱਤਾ ਗੁਣਿਆ ਹੈ ਜਾਂ ਰਹਾਂਸਵਾਦੀ ਵਿਸ਼ੇ ਦੇ ਬੌਧਿਕ ਵਿਸ਼ਲੇਸ਼ਨ ਨੂੰ ਸਮਾਜਕ ਅਸਲੀਅਤ ਦੇ ਪ੍ਰਕਾਸ਼ ਵਿਚ ਪਰਖਿਆ ਗੁਣਿਆ ਹੈ।

ਵਾਰ ਦੀਆਂ ਸ਼ਾਰੀਆਂ ਪੌੜੀਆਂ ਦਾ ਇਕ ਕੇਂਦਰੀ ਵਿਚਾਰ ਪ੍ਰਭੂ ਦੇ ਮੂਲ ਅਤੇ ਉਸ ਦੀ ਉਸਤਤੀ ਉਦਾਲੇ ਨਿਰਮਾਣ ਕੀਤਾ ਗਇਆ ਹੈ ਪਰੰਤੂ ਸਲੱਕਾਂ ਦੇ ਵਿਸ਼ੈ ਬਿਲਕਲ ਅਤੇ ਅੱਡ ਪ੍ਰਤੀਤ ਹੋਵੇਂ ਹਨ । ਲੱਗ ਪੱਗ ਇਕ ਪੌਤੀ ਨਾਲ ਸਬੰਧਿਤ ਸਲੰਕ ਦਾ ਵਿਸ਼ੈ ਇਕ ਹੀ ਹੁਦਾ ਹੈ ਪਰੰਤੂ ਇਹ ਅਸੂਲ ਕਰੜਾਈ ਨਾਲ ਲਾਗੂ ਨਹੀਂ ਹੁੰਦਾ। ਕਈ ਵਾਰੀ ਸਲੌਕਾਂ ਦਾ ਵਿਸ਼ੇ ਅਗਲੀ ਪਲੁੱੜੀ ਦੇ ਸਲੌਕਾ ਨਾਲ ਅਗੇ ਡੀਰਿਆ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਜਿਵੇਂ ਕਿ ਅਗਿਆਨ ਅਤੇ ਸਤਕ ਦੇ ਵਿਸ਼ੇ ਹਨ। ਕਈ ਇਕੋ ਪੳੜੀ ਨਾਲ ਸਬੰਧਤ ਵਿਸ਼ੇ ਵੱਖ ਵੱਖ ਹਨ, ਜਿਵੇਂ ਕੁੜ ਅਤੇ ਸਭ ਇਕੌ ਪਉੜੀ ਨਾਲ ਸਬੰਧਤ ਦੇ ਵਿਸ਼ੈ ਹਨ ਪਰੰਤੂ ਭ੍ਰੀਘੋ ਵਿਸ਼ਲੇਸ਼ਨ ਦੁਆਰਾ ਇਹ ਸਪਸ਼ਟ ਹੈ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ਕਿ ਸਮਰੇ ਸਲੌਕਾਂ ਨੂੰ ਇਕ ਐਂਡੀਵ ਵਿਚਾਰ ਧਾਰਾ ਵਿਚ ਪ੍ਰੋਇਆ ਗਿਆ ਹੈ। ਭਾਵੇਂ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਵਿਸ਼ੈ ਅੰਡ ਅੱਡ ਹਨ ਪਰੰਤੂ ਅੰਤਰੀਵ ਭਾਵ ਇਕ ਧੂਰੇ ਦੁਆਲੇ ਘੁੰਮਦੇ ਹਨ। ਸੌ ਪਉੜ੍ਹੀਆਂ ਨਾਲ ਸਲੰਕਾਂ ਦਾ ਸਬੰਧ ਵਿਸ਼ੈ ਕਰਕੇ ਨਹੀਂ ਅੰਤਰੀਵ ਭਾਵਾਂ ਦੀ ਸਮਾਨਤਾ ਕਰਕੇ ਹੈ। ਸਲੌਕਾਂ ਦੇ ਵਿਸ਼ਿਆਂ ਦਾ ਕ੍ਰਮ ਉਸੇ ਅੰਤਰੀਵ ਭਾਵਾਂ ਦੇ ਆਧਾਰ ਤੋਂ ਹੈ। ਪੳੜੀਆਂ ਨਾਲ ਸਿੱਧੇ ਤੌਰ ਤੇ ਸਲੋਕਾਂ ਨੂੰ ਸਬੇਧਤ ਠਹੀਂ ਕੀਤਾ ਜਾ ਸਕਦਾ ਸਗੇਂ ਅੰਤਰੀਵ ਵਿਉੱਤ ਦੁਆਰਾ ਹੀ ਸਬੰਧਤ ਕਰਨਾ ਚਾਹੀਦਾ ਹੈ।

ਉਪਰੋਕਤ ਵਿਚਾਰ ਤੋਂ ਇਹ ਸਹਿਜੇ ਹੀ ਨਿਰਭਾ ਕੀਤਾ ਜਾ ਸਕਦਾ ਹੈ ਕਿ ਵਾਰ ਅਸਲ ਵਿਚ ਪਉੜੀਆਂ ਨਾਲ

ਪੰਜਾਬੀ ਦੁਨੀਆਂ ]

ਸਬੰਧਤ ਹੈ ਨਾ ਕਿ ਸਲੌੜਾਂ ਨਾਲ ਵਿਚ ਪਉੜੀਆਂ ਦੀ ਲਿਖੀ ਜਾਂਦੀ ਹੈ ਨਾ ਕਿ ਸਲੋਕਾਂਦੀ। ਜੋ ਇਸ ਪੱਖ ਨੂੰ ਉਹਲੇ ਕਰ ਵੀ ਦੇਈਏ ਤਾਂ ਵੀ ਕੇ ਦਿਹੀਂ ਭਾਵ ਦੇ ਆਧਾਰ ਤੋਂ ਇਹ ਨਿਰਣਾ ਕੀਤਾ ਜਾ ਸਕਦਾ ਜੈ ਕਿ ਵਾਰ ਦਾ ਸਬੰਧ ਪੳੜੀਆਂ ਨਾਲ ਹੈ । ਪਹਿਲੀ ਦਲੀਲ ਤਾਂ ਇਹ ਕਿ ਪਉੜੀਆਂ ਇਕ ਕੈਂਦਰੀ ਵਿਸ਼ੇ ਦੁਆਰਾ ਕ੍ਰਮਵਾਰ ਇਕ ਲੜੀ ਵਿਚ ਪਟੇਈ ਨਾਂ ਹੋਈ ਆਂ ਹਨ ਅਤੇ ਸਲੌਕ ਵਖੋਂ ਵੱਖ ਵਿਸ਼ੇ ਰਖਦੇ ਹਨ। ਵਿਸ਼ੇ ਦੇ ਆਧਾਰ ਤੋਂ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਕ੍ਰਮਵਾਰ ਇਕ ਸਭ ਵਿਚ ਨਹੀਂ ਪਰੋਇਆ ਜਾ ਸਕਦਾ । ਦੁਸਰੇ ਵਿਚਾਰ ਇਹ ਕਿ ਵਿਜ਼ੈ ਭਾਵਾਂ ਸਿੱਧੇਂ ਤੌਰ ਤੋਂ ਪਉੜੀਆਂ ਨਾਲ ਸਬੰਧਤ ਨਹੀਂ ਪਰ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਅੰਤਰੀਵ ਵਿਚਾਰ ਤੋਂ ਹੀ ਇਹਨਾਂ ਸਲਕਾਂ ਦੇ ਵਿਸ਼ੇ ਆਧਾਰਤ ਹਨ। ਇਹ ਵੱਖਰੀ ਗੱਲ ਹੈ ਕਿ ਸਲੌਕਾਂ ਦੇ ਵਿਸ਼ੈ ਹਰ ਪਉੜੀ ਨਾਲ ਕਰੜਾਈ ਨਾਲ ਸਬੰਧਤ ਨਹੀਂ ਕੀਤੇ ਜਾ ਸਕੇ ਪਰ ਅਧਾਰ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਅਵੱਸ਼ ਹੀ ਨੇੜੇ ਦੀਆਂ ਪਉੜੀਆਂ ਤੇ ਹੈ। ਤੀਸਰੀ ਦੁਲੀਲ ਇਹ ਪੳੜੀਆਂ ਦੇ ਕੇਂਦਨੀ ਵਿਚਾਰ ਉਦਾਲੇ ਹੀਂ ਇਨਾਂ ਵਿਜਿਆਂ ਦੀ ਤਰਤੀਬ ਅਤੇ ਵਿਉਂਤ ਹੁੰਦੀ ਗਈ ਹੈ। ਚੌਥੇ, ਵਿਸ਼ਿਆਂ ਦਾ ਪੁਸਪਰ ਸਬੰਧ ਵੀ ਕਿਸੇ ਅੰਤਰੀਵ ਅਤੇ ਕੇ ਦੇਰੀ ਵਿਸ਼ੇ ਤੇ ਕਹੀਂ ਸਗੋਂ ਪਉਤੀਆਂ ਵਾਲੇ ਕੇਂਦਰੀ ਵਿਸ਼ੈ ਤੇ ਹੈ। ਸੂ, ਇਨਾਂ ਤਰਕਾ, ਦੁਆਰਾ ਇਹ ਨਿਰਣਾ ਸਪਸ਼ਟ ਹੈ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ਵਿ ਅਸਲ ਵਾਰ ਪਉੜੀਆਂ ਦੀ ਹੈ ਨਾ ਕਿ ਸਲੋਕਾਂ ਦੀ ।

ਪਰ ਨਾਲ ਹੀ ਪ੍ਰਸ਼ਨ ਇਹ ਉਨਦਾ ਹੈ ਕਿ ਸਲੌਕਾਂ ਦਾ ਕਲਾ ਪੱਖ ਤੋਂ ਫਿਰ ਵਾਰ ਵਿਚ ਕੀ ਸਥਾਨ ਹੈ ? ਉਪਰ ਇਹ ਤਾਂ ਸਿੱਧ ਕੀਤਾ ਜਾ ਚੁੱਕਾ ਹੈ ਕਿ ਸਲੰਕ ਵਾਰ ਦੇ ਰਹਿਸਵਾਦੀ ਵਿਸ਼ੇ ਦਾ ਸਮਾਸੀਕਰਣ ਕਰਨ ਲਈ ਮੰਕਲਿਤ ਕੀਤੇ ਗਏ ਹਨ ਜਾਂ ਸੂਖਮ ਨੂੰ ਸਬੂਲ ਭਾਵ ਪ੍ਰਾਸ਼ਰੀਰਕ ਨੂੰ ਸਰੀਰਕ ਆਧਾਰ ਦੇਣ ਲਈ ਜਾਂ ਬੌਧਿਕ ਵਿਸ਼ਲੇਸ਼ਨ ਨੂੰ ਸਮਾਜਿਕ ਪੁੱਠ ਦੇਣ ਲਈ ਪਰ ਇਨ੍ਹਾਂ ਤਿੰਨਾਂ ਦਾ ਆਧਾਰ ਵਿਸ਼ੇ ਪੱਖ ਤੋਂ ਹੀ ਹੈ। ਨਿਰੰਲ ਕਲਾ ਪੱਖ ਤੋਂ ਇਨ੍ਹਾਂ ਸਲੌਕਾਂ ਦਾ ਕੀ ਸਬੰਧ ਹੈ ਇਹ ਨਿਰਣਾ ਕਰਨ ਦੀ ਲੌਕ ਹੈ। ਉਪਰ ਇਹ ਵੀ ਵਿਚਾਰਿਆ ਗਿਆ ਹੈ ਕਿ ਸਲੌਕਾਂ ਦੇ ਵਿਸ਼ੇ ਪਉੜੀਆਂ ਲਈ ਹਨ। ਜੇਕਰ ਇਹ ਉਸ ਦੇ ਕੇਂਦਰੀ ਵਿਸ਼ੇ ਪਉੜੀਆਂ ਲਈ ਹਨ। ਜੇਕਰ ਇਹ ਉਸ ਦੇ ਕੇਂਦਰੀ ਵਿਸ਼ੇ ਦਾ ਸੰਯੁਕਤ ਭਾਗ ਨਹੀਂ ਤਾਂ ਕਲਾ ਪੱਖ ਤੋਂ ਇਹ ਦੇਸ਼ ਜਾਪਦਾ ਹੈ। ਅਸਲ ਵਿਚ ਕਲਾ ਦੇ ਦੇ ਪੱਖ ਹੁੰਦੇ ਹਨ-ਕਲਾਤਮਕ ਅਤੇ ਕਲਾ ਉਦੇਸ਼ । ਕਲਾ ਦਾ ਸੁਬੰਧ ਜੀਵਨ ਨਾਲ ਹੈ, ਜੀਵਨ ਨੂੰ ਕਲਾ ਵਿਚ ਹੀ ਬਣਾਇਆ ਜਾਂਦਾ

ਹੈ ਅਤੇ ਇਸ ਵਿਸ਼ੈ ਰਾਹੀਂ ਕੋਈ ਉਵੇਸ਼ ਪ੍ਰਤੀ ਕੀਤੀ ਜਾਂਦੀ ਹੈ। ਅਤੇ ਇਹ ਕਲਾ ਦਾ ਉਦੇਸ਼ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਕਲਾ ਦਾ ਸਿੱਧਾ ਸਬੰਧ ਤਾਂ ਇਸ਼ੈ ਨੂੰ ਕਲਾਤਮਕ ਰੂਪ ਦੇਣਾ ਹੈ। ਪਰ ਮਹਾਨ ਲਿਖਾਰੀ ਫ਼ਿਕਲਾ ਉਵੇਸ਼ ਲਈ ਕਈ ਵਾਰੀ ਕਲਾਤਮਕ ਪੱਖ ਨੂੰ ਕੁਰਬਾਨ ੂਕਰ ਦਿੰਦੇ ਹਨ ਜਾਂ ਕਲਾ-ਉਦੇਬ ਨੂੰ ਪ੍ਰਧਾਨ ਮੰਨ ਕਲਾਤਮਕ ਪੱਖ ਨੂੰ ਪਛੋਕੜ ਵਿਚ ਰਖ ਲੈਂਦੇ ਹਨ। ਨਿਰਸੰਦੇਹ ਵਾਸ ਦਾ ਵਿਸ਼ੇ ਪਉੜੀਆਂ ਵਿਚ ਹੀ ਕਲਾਤਮਕ ਹੈ ਅਤੇ ਸਲੌਕਾਂ ਨੂੰ ਵਾਰ ਵਿਚ ਸੰਮਿਲਤ ਕਰਨਾ ਜੇ ਕਲਾਤਮਕ ਨਹੀਂ ਤਾਂ ਕਲਾ-ਉਦੇਸ਼ ਦੀ ਪ੍ਰਤੀ ਅਵੱਬ ਹੈ। ਇਹ ਪੱਖ ਉਪਰ ਜਿਸ ਕੀਤਾ ਗਿਆ ਹੈ ਕਿ ਸਲੌਕਾਂ ਦਾ ਵਾਰ ਦੇ ਕੇਂਦਰੀ ਭਾਵ ਨਾਲ ਕਿੰਨਾ ਭੂਘਾ ਸਬੰਧ ਹੈ । ਦੂਸਰੇ ਵਾਰ ਦੇ ਸਾਧਾਰਣੀ ਕਰਣ ਲਈ ਰਹਿੱਸਵਾਦੀ ਵਿਸ਼ੇ ਦੀ ਕਲਾ-ਉਦੇਸ਼ ਪੂਰਤੀ ਸਲੌਕਾ ਬਿਨਾਂ ਨਹੀਂ ਸੀ ਹੌ ਸਕਦੀ ਅਤੇ ਇਹੀ ਇਸ ਦਾ ਮੰਤਵ ਜਾਪਣਾ ਹੈ। ਪਰੰਤੁ ਇਸ ਦਾ ਇਹ ਭਾਵ ਨਹੀਂ ਕਿ ਆਲੌਰਨਾਤਮਕ ਪੱਖ ਤੋਂ ਸਲੌਕਾਂ ਨੂੰ ਪਉੜੀਆਂ ਦੇ ਨਾਲ ਇਕਸਾਰ ਥਾਂ ਦੇ ਦਿਤੀ ਜਾਵੇ ਅਤੇ ਕਲਾਤਮਕ ਤੇ ਆਲੰਦਨਾਤਮਕ ਪੱਖ ਤੋਂ ਕੇਵਲ ਪਉੜੀਆਂ ਹੀ ਵਿਚਾਰੀਆਂ ਜਾ ਸਕਦੀਆਂ ਹਨ । ਕਲਾ ਦੀ ਉਦੇਸ਼ ਪ੍ਰਤੀ ਲਈ ਜੌਕੂਝ ਵੀ ਕੀਤਾਜਾਵੇਂ ਪਰ ਜਿਸ ਸਮੇਂ ਨਿਰੌਲ ਕਲਾਦਾ ਪ੍ਰਸ਼ਨ ਆਂ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ਤਾਂ ਕਲਾਤਮਕ ਪੱਖ ਹੀ ਵਧੇਰੇ ਮਹੱਤਤਾ ਰਖ਼ਦਾ ਹੈ। ਕਲਾ ਦਾ ਮੁਖ ਮੰਤਵ ਪ੍ਰਭਾਵ ਦੀ ਏਕਤਾ ਅਤੇ ਵਿਸ਼ੇ ਦੀ ਏਕਤਾ ਮੇਨੇ ਜਾਂਦੇ ਹਨ। ਇਨ੍ਹਾਂ ਦੁਆਰਾ ਹੀ ਕਲਾ ਅਪਣੇ ਮੰਤਵ ਦੀ ਠੀਕ ਪ੍ਰਰਤੀ ਕਰ ਸਕਦੀ ਹੈ । ਕਲਾ ਉਪਦੇਸ਼ ਨਹੀਂ<sup>1</sup>, ਯਥਾਰਥ ਅਤੇ ਜੀਵਨ ਦੇ ਕਿਸੇ ਸੰਪੂਰਨ ਪੱਖ ਦਾ ਪੂਗਰਾ ਹੈ ਜਾਂ ਪੂਕਾਬ ਹੈ। ਇਸ ਪੱਖੇ ਵਾਰ ਦੇ ਸਲੌਕਾਂ ਅਤੇ ਪਉੜੀਆਂ ਨੂੰ ਵਿਚਾਰਿਆਂ ਸਪਸ਼ਟ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਕਿ ਪਉੜੀਆਂ ਇਕ ਅਸਲੀਅਤ ਨੂੰ ਪੁਗਰਾ ਰਹੀਆਂ ਧਨ ਅਤੇ ਉਹ ਵੀ ਇਕ ਬੰਝਵੇਂ ਪ੍ਰਭਾਵ ਨਾਲ, ਪਰ ਸਲੌਕ ਉਸ ਅਸਲੀਅਤ ਦੀ ਵਿਆਖਿਆ ਕਰ ਰਹੇ ਹਨ ਜਿਸ ਵਿਚ ਉਪਦੇਸ਼ ਦਾ ਅੰਸ਼ ਵਿਦਮਾਨ ਹੈ ਅਤੇ ਇਸ ਪੁਖੋਂ ਅਵੇਸਲਿਆਂ ਵੀ ਨਹੀਂ ਹੋਇਆ ਜਾ ਸਕਦਾ ਕਿ ਸਲੋਕਾਂ ਨੂੰ ਵਾਰ ਵਿਚ ਸੰਮਿਲਤ ਹੀ ਉਪਦੇਸ਼ ਦੇ ਆਸ਼ੇ ਅਧੀਨ ਕੀਤਾ ਗਿਆ ਹੈ । ਪਉੜੀਆਂ ਕਲਾ ਦੇ ਸਮੂਚੇ ਪ੍ਰਭਾਵ ਵਿਚ ਪੂਰਨ ਸਫਲ ਹਨ ਪਰੰਤ ਉਪਦੇਸ਼ ਦਾ ਅੰਬ ਨਹੀਂ । ਇਸੇ ਕਾਰਨ ਸਲੋਕਾਂ ਨੂੰ ਆਲੋਚਨਾਤਮਕ ਵਿਸ਼ਟੀ ਪਉਡੀਆਂ ਨਾਲ ਇਕਸਾਰ ਦਰਜਾ ਨਹੀਂ ਦਿੱਤਾ ਜਾ ਸਕਦਾ।

ਸ਼ੌਲੀ, ਵਿਸ਼ੇ ਅਤੇ ਪ੍ਰਭਾਵ ਦੀ ਏਕਤਾ, ਵਿਸ਼ੇ ਦੀ ਮਹੱਤਤਾ, ਵਿਸ਼ੇ ਅਤੇ ਸ਼ੌਲੀ ਦੀ ਇਕ ਸੁਰਤਾ, ਬਣਤਰ ਪੱਖ ਅਤੇ ਕਾਵਿ-ਵਿਸ਼ੇਸ਼ਤਾਵਾਂ ਨਿਰੋਲ ਪਉਡੀਆਂ ਦੇ ਆਧਾਰ ਤੋਂ ਪਰਖਣੇ ਯੋਗ ਹਨ।

E, ਵਾਰ ਦਾ ਕਲਾ ਪੱਖ ਤਾਂ ਨਿਰੌਲ ਪਉੜੀਆਂ ਦੀ ਕਲਾਤੇ ਪਰਖਿਆ ਜਾ ਸਕਦਾ ਹੈਪਰ ਕੀ ਵਿਸ਼ੈ ਵੀ ਨਿਵੰਲ ਪੳੜੀਆਂ ਤੇ ਪਰਖਣਾ ਚਾਹੀਦਾ ਹੈ ਜਾਂ ਸਦਕਾਂ ਨੂੰ ਸੰਮਿਲਤ ਕਰਕੇ। ਇਸ ਨਿਰਣੇ ਲਈ ਦੇ ਪੱਖ ਵਿਚਾਰ ਅਧੀਨ ਲਏ ਜਾ ਸਕਦੇ ਹਨ । ਪਹਿਲਾ ਨਿਰੋਲ ਪਉੜੀਆਂ ਤੇ ਨਿਰਭਰ ਵਿਸ਼ੇ ਵਾਰ ਦੇ ਵਿਸ਼ਟੀਕੌਨ ਤੋਂ ਕਿੰਨਾ ਸਫਲ ਹੈ ਅਤੇ ਦੂਸਰਾਪਉੜੀਆਂ ਅਤੇ ਸਲੋਕਾਂ ਦੌਹਾਂਤੇ ਨਿਰਭਰ ਵਿਸ਼ੇ ਉਪਰੋਕਤ ਦ੍ਰਿਸ਼ਟੀਕੋਨ ਤੋਂ ਕਿੰਨਾਂ ਕੁ ਸਫਲ ਹੈ। ਪਉਤੀਆਂ ਦਾ ਵਿਸ਼ੈ ਰਹਿਸਵਾਈ ਹੈ, ਪ੍ਰਭ ਦੀ ਉਸਤਤ ਰਹਿਸਵਾਦੀ ਢੰਗ ਨਾਲ ਕੀਤੀ ਗਈ ਹੈ । ਵਿਚਾਰ ਦੀ ਲੜੀ ਇਕਸਾਰ ਚਲਦੀ ਹੈ । ਕੇਂਦਰੀ ਭਾਵ ਇਕ ਹੈ ਅਤੇ ਕਲਾ ਦੇ ਪੱਖ ਤੋਂ ਇਹ ਆਪਣੇ ਮੰਤਵ ਦੀ ਪੂਰਤੀ ਕਰ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ਪਰ ਅਸੀਂ ਉਪਰ ਸਿੱਧ ਕਰ ਦੂਕੇ ਹਾਂ ਕਿ ਸਲੌਕਾਂ ਦਾ ਪਉੜੀਆਂ ਦੇ ਵਿਬੈਨਾਲ ਫੁਘਾ ਸਬੰਧ ਹੈ ਤਾਂ ਫਿਰ ਕਿਵੇਂ ਪ੍ਰਿਤੀਆਂ ਦਾ ਵਿਸ਼ੇ ਆਪਣੇ ਮੌਤਵ ਵਿਚ ਸਫਲ ਹੈ ੈ ਅਸਲੀਅਤ ਇਹ ਹੈ ਕਿ ਇਸ ਵਾਰ ਲਈ ਦੇ ਅੱਡ ਅੱਡ ਵ੍ਰਿਸ਼ਟੀਕੋਨ ਹਨ, ਇਕ ਵ੍ਰਿਸ਼ਟੀਕੋਣ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦਵ ਦਾ ਹੈ ਦੁਸਰਾ ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਦੇਵ ਦਾ । ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਇਕ ਮਹਾਨ ਅਤੇ ਪ੍ਰਤਿਭਾਸ਼ਾਲੀ ਕਲਾਕਾਰ ਇਸ ਵਾਰ ਦੀ ਰਚਨਾ ਕਰਦਾ ਹੈ। ਗੁਰੂਅਰਜਨ ਕਲਾ ਦੇ ਸਮਾਜਕ ਆਸ਼ੇ ਨਾਲ ਇਸ ਵਿਸ਼ਟੀਕੌਨ ਵਿਚ ਪ੍ਰੀਵਰਤਨ ਲੈ ਆਉਂਦਾ ਹੈ। ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਜੀ ਵਾਰ ਨੂੰ ਕਲ ਤਮਕ ਪੱਖ ਤੋ<sup>÷</sup> ਵਿਚਾਰ ਇਸ ਵਿਚ ਜੀਵਨ ਦੀ ਰਹਿੱਸਵਾਦੀ ਅਸਲੀਅਤ ਨੂੰ ਸੁਖਮਤਾ ਦੁਆਰਾ ਪੁਗਟਾਉਂਦੇ ਹਨ, ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਉਸ ਰਹਿਸਵਾਦੀ ਵਿਸ਼ ਨੂੰ ਸਮਾਜਕ ਆਬੇ ਤੋਂ ਸਬੂਲ ਰੂਪ ਵਿੰਦੇ ਹਨ। ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਜੀ ਕਲਾ ਦੇ ਬੇਧੇਜ ਕਾਰਜ ਜੀਵਨ ਨੂੰ ਪ੍ਰਕਾਸ਼ਮਾਨ ਕਰਨ ਤੀਕ ਹੀ ਸੀਮਿਤ ਰਖਦੇ ਹਨ। ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਦੇਵ ਜੀ ਉਸ ਜੀਵਨ ਦੇ ਪ੍ਰਕਾਸ਼ ਨੂੰ ਸਾਧਰਣੀ ਕਰਣ ਦੁਆਰਾ ਸਪਸ਼ਣ ਰੂਪ ਦਿੰਦੇਹਨ। ਸੂ, ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਇਸ ਵਾਰ ਵਿਚ ਦੋ ਅੱਡ ਅੱਡ ਦ੍ਰਿਸ਼ਟੀ-ਕੌਨ ਆਪਣੀ ਕਾਰਜ ਪੂਰਤੀ ਕਰਦੇ ਹਨ । ਪਹਿਲਾ ਦਿਸ਼ਟੀਕੌਨ ਆਪਣੇ ਕਲਾਪੱਖ ਤੋਂ ਪੂਰਨ ਸਫਲ ਹੈ। ਅਗੇ ਪੂਸ਼ਨ ਇਹ ਉਠਦਾ ਹੈ ਕਿ ਦੂਸਰਾ ਦਿਸ਼ਟੀਕੌਨ ਕਲਾ ਦੇ ਆਜ਼ੇ ਤੋਂ ਕਿੰਨਾ

ਕੁ ਸਫ਼ਲ ਹੈ। ਇਸ ਨੂੰ ਸੌਚਣ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾਂ ਇਕ ਹੋਰ ਵਿਚਾਰ ਵਲ ਨਜ਼ਰ ਮਾਰ ਲੌਣੀ ਚਾਹੀਦੀ ਹੈ। ਉਹ ਇਹ ਕਿ ਪਉੜੀਆਂ ਵਾਲੀ ਵਾਰ ਅਤੇ ਪਉਤੀਆਂ ਦੇ ਸਲੌਕਾਂ ਵਾਲੀ ਵਾਰ ਇਕੋ ਵਿਸ਼ੇ ਦੇ ਇਕੋ ਵਿਚਾਰ ਤੋਂ ਇਕਸਾਰ ਨਹੀਂ । ਪਉੜੀਆਂ ਵਾਲੀ ਵਾਰ ਰਹਿਸਵਾਦੀ ਵਿਸ਼ੇ ਦੇ ਪੱਖ ਤੋਂ ਜ਼ਰੂਰ ਸਫਲ ਹੈ ਪਰ ਪਉੜੀਆਂ ਤੇ ਸਲੌਕਾਂ ਵਾਲੀ ਵਾਰ ਨਿਰੌਲ ਰਹਿਸਵਾਦੀ ਵਿਸ਼ੇ ਦੀ ਉਸ ਰੰਗਣ ਤੀਕ ਸੀਮਿਤ ਨਹੀਂ। ਸਲਕਾਂ ਨੇ ਰਹਿਸਵਾਦੀ ਵਿਸ਼ੈ ਨੂੰ ਇਕ ਵੱਖਰੀ ਰੰਗਣ ਦੇ ਦਿਤੀ ਹੈ। ਇਸ ਲਈ ਜ਼ਰੂਰੀ ਹੌਂ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ਕਿ ਸਲੌਕਾਂ ਦੀ ਮਹੱਤਤਾ ਨੂੰ ਅਖੇਂ ਉਹਲੇ ਨਾਕੀਤਾ ਕਾਵੇ। ਸਾਰੰਸ਼ ਇਹ ਕਿ ਪਉੜੀਆਂ ਅਤੇ ਸਲੌਕਾਂ ਵਾਲੀ ਇਕੱਠੀ ਵਾਰ ਦੇ ਵਿਖੈ ਨੂੰ ਇਕ ਵੱਖਰੇ ਵਿਸ਼ਟੀਕੌਨ ਤੋਂ ਪਰਖਿਆ ਜਾਵੇਂ। ਸੂ, ਪਹਿਲਾਂ ਸਾਨੂੰ ਵੱਖਰੇ ਵਿਸ਼ੇ ਨੂੰ ਸਪਸ਼ਣ ਕਰ ਲੌਣਾ ਚਾਹੀਦਾ ਹੈ ਅਤੇ ਫਿਰ ਕਲਾ ਪੱਖ ਤੋਂ ਵਿਚਾਰਨਾ ਚਾਹੀਦਾ ਹੈ। ਪਉੜੀਆਂ ਵਾਲੀ ਵਾਰ ਰਹਿੱਸਵਾਦੀ ਵਿਸ਼ੇ ਦੀ ਰਹਿਸਵਾਦੀ ਅਸਲੀਅਤ ਤੀਕ ਹੀ ਸੀਮਿਤ ਹੈ । ਪਰ ਜੁਸ਼ਰੀ ਸਮਿਲਤ ਵਾਰ ਰਹਿਸ਼ਵਾਦੀ ਵਿਸ਼ੌ ਦੀ ਸਮਾਜਕ ਅਸਲੀਅਤ ਹੈ। ਸ ਇਸ ਇਕੱਠੀ ਵਾਰ ਨੂੰ ਸਮਾਜਕ ਆਏ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾਂ ਪਰਖਣਾ ਯੋਗ ਹੈ।

ਸਮੁੱਚੇ ਤੌਰ ਤੇ ਮੁਖ ਸਮਾਜਕ ਵਿਛੇ ਅਗਿਆਨ ਕਾਰਨ ਭਟਕਣਾ, ਸੱਚ ਦੀ ਸੌਝੀ, ਧਾਰਮਿਕ ਪਖੰਡ —ਸਨੇਊ, ਸੂਰਕ, ਇਸਤੇਰੀ ਆਦਿ ਅਤੇ ਮਨੁਖੀ ਗੁਣਾਂ ਦੀ ਅਸਲੀਅਤ ਆਦਿ ਕਹੇ ਜਾ ਸਕਦੇ ਹਨ। ਜਪੁਜੀ ਸਾਹਿਬ ਦਾ ਆਰੰਭ ਵੀ ਅਸਲੀਅਤ ਸਬੰਧੀ ਪਏ ਪੜਦੇ ਤੋਂ ਕੀਤਾ ਗੁਣਿਆ ਹੈ। ਆਸਾ ਦੀ ਵਾਰ ਵਿਚ ਵੀ ਪ੍ਰਭੂ ਦੀ ਦਿ੍ਸਟਮਾਨ ਅਸਲੀਅਤ ਦੱਸ ਕੇ-ਜਿਸ ਦੀ ਸੌਝੀ ਰੁਰੂ ਰਾਹੀਂ ਹੁੰਦੀ ਹੈ –ਸਬੰਧੀ ਪਏ ਭੁਲੇਖਿਆਂ ਅਤੇ ਭਟਕਣਾ ਤੋਂ ਹੀ ਕੀਤਾ ਗਿਆ ਹੈ। ਢੂਠੇ ਗੁਰੂ ਅਤੇ ਚੇਲੇ ਨੱਚਦੇ ਹਨ, ਗੁਸ਼ਾਂ ਪਾਉਂਦੇ ਹਨ, ਫੇਰੀਆਂ ਲੈਂਦੇ ਹਨ, ਵਿਖਾਵਾ ਕਰਦੇ ਹਨ ਅਸਲੀਅਤ ਨੂੰ ਲੱਭਣ ਦਾ, ਪਰ ਇਹ ਸਭ ਪਖੰਡ ਪੇਟ ਕਾਰਨ ਕਰਦੇ ਹਨ। ਜੇ ਛੇਰੀਆਂ ਲੱਣ ਨਾਲ ਆਪਣੇ ਚਿਰ-ਅਭਿਲਸ਼ਿਤ ਦੀ ਸੌਝੀ ਹੋ ਜਾਵੇ

> ਵਾਇਨਿ ਦੇਲੇ ਨਰਨਿ ਗੁਰ । ਪੈਰ ਹਲਾਇਨ ਫੋਰਨਿ ਸਿਰ । ਉੱਡ ਉੱਡ ਰਾਵੇਂ ਝਾਟੇ ਪਾਇ । ਵੇਖੇ ਲੌਕੂ ਹੁੜੇ ਘਰ ਜਾਇ ।

ਪੰਜਾਬੀ ਵੁਨੀਆਂ ]

ਕੋਲ੍ਹ ਚਰਖਾ ਚਕੀ ਚਕੁ। ਬਲ ਵਾਰੌਲੇ ਬਹੁਤ ਅਨੰਤ। ਲਾਣੂ ਮਧਾਣੀਆਂ ਅਨਗਾਹ। ਪੰਖੀ ਪਉਵਿਆਂ ਲੈਨਿ ਨ ਸਾਹਿ।

ਤਾਂ ਅਨਗਿਣਤ ਸੀਵ ਜੇਤੂ ਪ੍ਰਭ ਦੇ ਅਦੇਸ਼ ਵਿਚ ਡੇੱ ਰਹੇ ਹਨ---

> ਕੈ ਵਿਚਿ ਪਵਣ ਵਹੇ ਸਦਵਾਉ ! ਕੈ ਵਿਚਿ ਚਲਹਿ ਲਖ ਦਰਿਆਉ । ਕੈ ਵਿਚ ਸੂਰਜ ਕੇ ਵਿਚ ਚੰਦ। ਕੋਹ ਕਰੋੜੀ ਚਲਤ ਨ ਅੰਤ੍ਰ।

ਅਸਲੀਅਤ ਦੀ ਸੌੜੀ ਪ੍ਰਭੂ ਦੇ ਪਿਆਰ, ਉਸ ਦੇ ਭੌ ਅਤੇ ਸੱਚੀ ਸਿਖਿਆ ਉਪਰੇਤ ਕੀਤੀ ਸੌਵਾ ਨਾਲ ਹੈ ਸਕਦੀ ਹੈ। ਸਮੂਹ ਧਰਮ ਸੰਪਰਦਾਵਾਂ ਆਪਣੇ ਆਪਣੇ ਨਿਯਮਾਂ ਅਧੀਨ ਅਸਲੀਅਤ ਦੀ ਭਾਲ ਵਿਚ ਮਾਰਗ ਨਿਰਦਿਸ਼ਟ ਕਰ ਰਹੇ ਹਨ ਪਰੰਤੂ ਇਸ ਦੀ ਗੁਨਵਾਨ ਮਨੁਖਾਂ ਨੂੰ ਹੀ ਪਰਾਪਤੀ ਹੁੰਦੀ ਹੈ।

ਸਦਾ ਅਨੰਦਿ ਗਹਿ ਦਿਨੁ ਰਾਤੀ। ਜਦ ਤਕ ਮਨੁਖ ਅੰਦਰੇ ਹਉਮੈ ਨਹੀਂ ਨਿਕਲਦੀ, ਉਸ ਨਿਰਾਕਾਰ ਦੀ ਸੌਝੀ ਨਹੀਂ ਹੋ ਸਕਦੀ।

'ਹਉਮੈ ਬੂਬੇ ਤਾਂ ਦਰੁ ਸੂਝੇ।' ਜਪਜੀ ਸਾਹਿਬ ਵਿਚ ਵੀ ਇਹੇ ਸੁਝਾਓ ਦਿਤਾ ਗਿਆ ਹੈ। ਨਾਨਕੁ ਰੁਕਮੈਂ ਜੇ ਬੂਬੇ ਤਾਂ ਬਉਮੈ ਕਹਿ ਨ ਕੋਇ।

ਹਉਮੈ ਦੇ ਮਿਟਣ ਕਾਰਨ ਹੀ ਪ੍ਰਭੂ ਦੀ ਰਜ਼ਾ ਸਮਝ ਆਉਣ ਨਾਲ ਅਸਲੀਅਤ ਦੀ ਸੌਥੀ ਹੋ ਜਾਂਦੀ ਹੈ। ਹਉਮੈ ਪ੍ਰਭੂ ਦੇ ਬਖਸ਼ੇ ਸ਼ਬਦ ਦੁਆਰਾ ਹੀ ਮਿਟਦੀ ਹੈ।ਪ੍ਰਭੂ ਦੀ ਮਿਹਰ ਇਸ਼ੇ ਲਈ ਮਹੱਤਾ ਪੂਰਨ ਹੈ।

ਇਸ ਵਿਸ਼ੇ ਨੂੰ ਸੁਲਝਾਉਂਦਿਆਂ ਹੀ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਜੀ ਨੇ ਇਸ ਵਿਸ਼ੇ ਤੇ ਪਈ ਸਮਾਜਕ ਅਗਿਆਨਤਾ ਤੇ ਪੌਰ ਕੀਤੀ ਹੈ । ਮਨੁਖੀ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ਤਾਵਾਂ ਅਤੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਠੀਕ ਸਮਾਜੀ ਕਾਰਣ ਅਸਲੀਅਤ ਦੀ ਸੋਬੀ ਕਰਵਾਉਂਦਾ ਹੈ । ਮੂਲ ਸਿਧਾਂਤ ਮਨੁਖੀ ਗੁਣਾਂ ਤੇ ਹੀ ਨਿਰਝਰ ਹਨ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਸੁਯੋਗ ਵਰਤੋਂ ਦੁਆਰਾ ਹੀ ਸਮਾਜਕ ਸੂਖ ਦੀ ਪ੍ਰਾਪਤੀ ਹੈ । ਇਥੇ ਕਿਸੇ ਪ੍ਰਾਸ਼ਰੀਰਕ ਅਸਲੀਅਤ ਵਲ ਸੰਕੇਤ ਨਹੀਂ ਸਗਾਂ ਮਨੁਖ ਦੀ ਸਰੀਰਕ ਅਸਲੀਅਤ ਨੂੰ ਭੀ ਉਘਾੜਨ ਦਾ ਯਤਨ ਕੀਤਾ ਹੈ। ਗੁਰੂ ਵੀ ਇਕ ਸਰੀਰਕ ਅਸਲੀਅਤ ਹੈ ਜਿਸ ਵਿਚ ਮਨੂਬੀ ਗੁਣ ਸਿਖ਼ਰ ਤੋਂ ਹੁੰਦੇ ਹਨ ਅਤੇ ਜਿਸ ਦੇ ਸਮੂਹ ਕਰਤੱਵ ਸਾਮਾਸਕ ਹੁੰਦੇ ਹਨ। ਪਰਉਪਕਾਰ ਅਤੇ ਸੇਵਾ ਉਸ ਦੇ ਦੋ ਪ੍ਰਮੁਖ ਗੁਣ ਹਨ। ਸੋ ਮਨੂਬ ਵਿਚ ਇਨ੍ਹਾੇ ਗੁਣਾ ਠਾਲ ਡਰਪੂਰ ਹੋਣ ਕਰ ਕੇ ਉਸ ਨੂੰ ਆਪਣੀ ਵੱਖਰੀ ਹੋਂ ਦ ਵਿਚੇਂ 'ਹਉਮੈਂ' ਕੱਬ, ਸਾਮਸਕ ਖੇਤਰ ਵਿਚ ਲਿਆਉਣਾ ਹੈ। ਇਹ ਇਸ ਵਿਸ਼ੇ ਦੀ ਸਮਾਸਕ ਸਾਰਥਕਤਾ ਹੈ। ਸਮਾਸ ਦਾ ਵਿਕਾਸ ਮਨੁਖ ਦੇ ਆਪਣੀ ਵਖ਼ਰੀ ਹੋਂ ਦ ਦੇਂ ਨਿਕਲ ਕੇ ਸਮਾਸਕ ਅਸਲੀਅਤ ਵਿਚ ਆਉਣ ਨਾਲ ਹੀ ਸੰਭਵ ਹੈ।

ਦੂਸਰਾ ਵਿਸ਼ੈ ਸਚੁ ਦੀ ਸੌਝੀ ਹੈ। ਇਸ ਵਿਸ਼ੈ ਦਾ ਅੰਤਰਮੁਖੀ ਪੱਖ ਰਹਿਸਵਾਦ ਹੈ ਪਰ ਇਸ ਦਾ ਬਾਹਰਮੁਖੀ ਪੱਖ ਸਮਾਜਕ ਹੈ। ਪਉੜੀਆਂ ਵਿਚ ਇਸ ਨੂੰ ਪ੍ਰਭੂ ਨਾਲ ਸਬੰਧਤ ਕੀਤਾ ਗਿਆ ਹੈ ਅਤੇ ਸਲੋਂਕਾਂ ਵਿਚ ਸ਼ਾਮਾਜਕ ਖੇਤਰ ਨਾਲ। ਇਸ ਸੰਸਾਰ ਦੇ ਪਦਾਰਥਾਂ ਵਿਚ ਲੀਠ ਹੋ ਜਾਣਾ, ਆਪਣੀ ਵਖਰੀ ਹੈਂਦ ਬਣਾ ਬਹਿਣੀ, ਅਤੇ ਪਦਾਰਥਾਂ ਨੂੰ ਅਸਲੀਅਤ ਸਮਝ ਕੇ ਮੌਤ ਜਾਂ ਆਪਣੀ ਨਾਸ਼ਮਾਨਤਾ ਨੂੰ ਭੁਲ ਜਾਣਾ ਕੁੜ ਦੇ ਪੜਦੇ ਦੀ ਲਪੇਟ ਵਿਚ ਆ ਜਾਣਾ ਹੈ। ਇਸ ਸਚ ਦੀ ਸੌਝੀ ਲਈ ਸਭ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾਂ ਸੰਸਾਰਕ ਪਦਾਰਥਾਂ ਤੇਂ ਉਪਰ ਉਡਣਾ ਹੈ ਪਰੰਤੂ ਇਸੇ ਨੂੰ ਹੀ ਮੁੱਖ ਮੰਤਵ ਨਹੀਂ ਸਮਝਣਾ ਇਹ ਰਾਂ ਇਕ ਸਾਧਨ ਹੈ। ਇਸ ਕਾਰਨ ਇਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਕੁੜ ਸਮਝਣਾ ਚਾਹੀਦਾ ਹੈ।

> ਕੂੜ ਰਾਜਾ ਕੂੜ ਪਰਜਾ ਕ੍ੜ ਸਭ ਸੰਸਾਰ॥ ਕੂੜ ਮੰਡਪੁ ਕੂੜ ਮਾੜੀ ਕੂੜ ਬੇਸ਼ਣ ਹਾਰ॥ ਕੂੜ ਜੋਇਨਾ ਕੂੜ ਰੂਪਾ ਕੂੜ ਪੈਨਣ ਹਾਰ॥

ਅਸਲੀ ਮਨੁੱਖੀ ਆਸ਼ਾ ਜਾਂ ਸਚੁ ਮਨੁਖੀ ਆਤਮਕ ਗੁਣ ਹਨ। ਸੇਖੇ ਸਾਹਿਬ ਇਸ ਨੂੰ ਸਮਾਸ ਦਾ ਆਤਮਕ ਪੱਖ ਕਹਿੰਦੇ ਹਨ। ਮਨੁਖੀ ਆਤਮਕ ਗਣ—ਸੱਚਾ ਰਿਦਾ, ਸਚ ਲਈ ਪਿਆਰ, ਮਨੁਖੀ ਜੀਵਨ ਬਤੀਤ ਕਰਨ ਦਾ ਸੱਚਾ ਢੰਗ, ਸੱਚੀ ਸਿਖਿਆ ਆਦਿ ਹਨ। ਇਨ੍ਹਾਂ ਆਤਮਕ ਗੁਣਾਂ ਤੋਂ ਬਿਠਾਂ ਨੇਕੀਆਂ, ਚੰਗਿਆਈਆਂ, ਜਪੁ, ਤਪ, ਸੰਜਮ ਪੜ੍ਹਾਈ ਉਖ ਸਭ ਵਿਅਰਥ ਹਨ। ਅਸਲੀ ਅਸਲੀਅਤ ਅਤੇ ਸਚ ਮਨੁਖੀ ਆਤਮਕ ਗੁਣ ਹਨ।

ਅਸਲੀਅਤ ਇਹ ਹੈ ਕਿ ਜਦ ਤੀਕ ਮਨੁਖ ਵਿਚ ਆਤਮਕ ਗੁਣ ਨਹੀਂ ਆ ਜਾਂਦੇ, ਉਹ ਨਾ ਤਾਂ ਪਦਾਰਥਾਂ ਤੌਂ ਉੱਪਰ ਉਠ

[र्पनार्घ] दुर्तीका

ਸਕਦਾ ਹੈ, ਨਾ ਸਵਾਰਥ ਤੋਂ ਉਚੇਰੀ ਪਧਰ ਬਤੀਤ ਕਰ ਸਕਦਾ ਹੈ ਨਾ ਆਪਣਾ ਭਲਾ ਕਰ ਸਕਦਾ ਹੈ ਅਤੇ ਇਸ ਕਾਰਨ ਸਮਾਜਕ ਵਿਕਾਸ ਵਿਚ ਵੀ ਕੋਈ ਭਾਗ ਨਹੀਂ ਲੈ ਸਕਦਾ । ਆਤਮਕ ਗੁਣ ਹੀ ਮਨੁਖ ਦੀ ਸਮਾਜਕ ਅਸਲੀਅਤ ਹਨ, ਆਤਮ ਗੁਣਾਂ ਨਾਲ ਮਨੁਖ ਅਧਿਆਤਮਕ ਨਾ ਵੀ ਹੌਵੇ ਤਾਂ ਉਹ ਸਮਾਜਕ ਖੇਤਰ ਤੋਂ ਦੂਰ ਨਹੀਂ ਰਹਿ ਸਕਦਾ । ਅਜ ਦੇ ਸਮਾਜਵਾਦੀ ਯੂਗ ਵਿਚ ਆਤਮਕ ਗੁਣਾਂ ਦਾ ਹੋਣਾ ਜ਼ਰੂਰੀ ਹੈ, ਅਧਿਆਤਮਕ ਹੋਣਾ ਜ਼ਰੂਰੀ ਰਹੀ । ਪ੍ਰੋ ਵੰਤ ਵਿੰਘ ਜੇਖੋਂ ਅਨੁਸਾਰ ਆਤਮਕ ਗੁਣਾਂ ਵਾਲਾ ਮਨ੍ਖ ਭਾਵੇਂ ਨਾਸਤਕ ਹੀ ਹੋਵੇ ਅਧਿਆਤਮਵਾਦੀ ਹੈ, ਜਿਸ ਤਰਾਂ ਲੈਨਿਨ, ਮਾਰਕਸ ਅਤੇ ਹੌਰ ਸਮਾਜਵਾਦੀ ਨੇਤਾ ਕਰੇਜਾ ਸਕਦੇ ਹਨ । ਹੇਰ ਡੂੰਘੇਰੀ ਅਸਲੀਅਤ ਇਹ ਹੈ ਕਿ ਇਹ ਆਤਮਕ ਗੁਲ ਸਮਾਜਕ ਵਿਕਾਸ ਦਾ ਹੀ ਭਾਗ ਹਨ, ਇਹੱਲੇ ਮਨਖ ਦੀ ਉਪਜ ਨਹੀਂ। ਇਹ ਸਮਾਜ ਦਾ ਆਤਮਕ ਵਿਕਾਸ ਹਨ । ਇਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਸਮਾਜ ਦੀ ਮਸਤੀ ਉੱਵੇਖ ਮਸਤੀ ਸਮਝਣਾ ਨਿਰਾਰਥ ਹੈ। ਸੌ ਇਸ ਪ੍ਰਕਾਸ਼ ਵਿਚ ਇਸ ਵਿਸ਼ੇ ਦੀ ਸਮਰਥਕਤਾ ਕਾਫ਼ੀ ਮਹਾਨਤਾ ਰਖਦੀ ਹੈ ਅਤੇ ਆਧੁਨਿਕ ਜੀਵਨ ਵਿਚ ਇਸ ਦਾ ਫਾਗ ਅਨਿਖੜ ਹੈ।

ਤੀਸ਼ਰਾ ਵਿਸ਼ੇ ਧਾਰਮਕ ਪਖੰਡ ਹਨ । ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਜੀ ਨੇ ਆਪਣੇ ਸਮੇਂ ਦੇ ਧਾਰਮਕ ਪਖੰਡਾਂ ਤੇ ਕਰਤੀ ਚੌਟ ਕੀਤੀ ਹੈ। ਧਾਰਮਕ ਰਸਮਾਂ ਇਕ ਪ੍ਰਕਾਰ ਦੀਆਂ ਅਸਲੀਅਤ ਵਿਚ ਚਿੰਨ੍ਹ ਹੁੰਦੀਆਂ ਹਨ। ਰਹਿਸਵਾਈ ਅਸਲੀਅਤ ਤੀਕ ਆਮ ਮਨੁਖ ਨਹੀਂ ਪੁਜ ਸਕਦਾ, ਇਸ ਲਈ ਉਸ ਅਸਲੀਅਤ ਨੂੰ ਕੁਝ ਚਿੰਨ੍ਹਾਂ ਰਾਹੀਂ ਰਸਮ ਰੂਪ ਵਿਚ ਪ੍ਰਚਲਝ ਕੀਤਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਇਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਅੰਤ੍ਰੀਵ ਅਸਲੀਅਤ ਨਿਰਸੰਵੇਹ ਰਹਿਸਵਾਦੀ ਹੁੰਦੀ ਹੈ ਪਰ ਇਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਪ੍ਰਚਲਰ ਮਨੁਖੀ ਗੁਣਾਂ ਦੇ ਵਿਕਾਸ ਲਈ ਕੀਤਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਜਿਸ ਵੇਲੇ ਮਨੁਖ ਅਤੇ ਧਰਮ ਦੇ ਪ੍ਰਤਿਨਿਧ ਇਨਾਂ ਮਨੂਬੀ ਗੁਣਾਂ ਦੀ ਅਸਲੀਅਤ ਨੂੰ ਅੱਖੋਂ ਉਹਲੇ ਕਰ ਦਿੰਦੇ ਹਨ ਤਾਂ ਇਹ ਰਸਮਾਂ ਮਨੁਖੀ ਗੁਣਾਂ ਨੂੰ ਵਿਕਾਸ ਦੇਣ ਦੀ ਬਾਂ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਰਸਤੋਂ ਵਿਚ ਰੌਤਾ ਬਣ ਜਾਂਦੇ ਹਨ। ਗੁਰੂ ਨਾਠਕ ਦੇਵ ਜੀ ਨੇ ਜਨੇਉ, ਸੂਤਕ ਜਾਂ ਅਪਵਿਤ੍ਤਾ ਅਤੇ ਇਸਤਰੀ ਨਿੰਦਿਆ ਸਬੰਧੀ ਪਏ ਰਸਮੀ ਪਖੰਡਾਂ ਨੂੰ ਨੰਗਾ ਕੀਤਾ ਹੈ ਅਤੇ ਇਨ੍ਹਾਂ ਦਿਨਾਂ ਦੀ ਆਤਮਕ ਅਸਲੀਅਤ ਨੂੰ ਪ੍ਰਗਟਾਇਆ ਹੈ, ਅਸਲੀ ਜਨੇਊ ਜਾਂ ਧਾਗਾ ਮਨੁਖੀ ਕਮਜ਼ੋਰੀਆਂ– ਇੰਦਰੀਆਂ, ਲੌਂਡ, ਚੰਕਾਰ ਵਿਚਾਰਾਂ ਨੂੰ ਪੈਣਾ ਚਾਹੀਦਾ ਹੈ

ਨਾ ਕਿ ਸਰੀਰ ਦੁਆਲੇ ਧਾਗਾ । ਆਤਮਕ ਜਨੇਊ ਹੀ ਮੁਕਤੀ ਦਾ ਰਸਤਾ ਵਿਖਾਉਂਦਾ ਹੈ । ਇਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ ਅਪਵਿਤਰਤਾ ਸੂਤਕ ਦੀ ਨਹੀਂ ਜਗੋਂ ਮਨ ਦੇ ਲੰਗ, ਹੱਕਾਰ ਆਦਿ ਦੀ ਹੈ । ਇਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਦੂਰ ਕਰਨ ਬਿਨਾਂ ਲੱਖ ਪਵਿਤਰਤਾਈਆਂ—ਖਾਣ ਦੀਆਂ, ਚਉਕੇ ਦੀਆਂ ਅਤੇ ਸਰੀਰ ਦੀਆਂ ਵਿਅਰਥ ਹਨ । ਇਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ ਇਸਤਰੀ ਨਿੰਦਿਆਂ ਨਿਰਮੂਲ ਹੈ । ਇਸਤਰੀ ਦਾ ਸਮਾਜ ਵਿਚ ਬਹੁਤ ਉਚਾ ਸਥਾਨ ਹੈ, ਸਾਰੀ ਲੁਕਾਈ, ਮਹਾਨ ਵਿਅਕਤੀਆਂ ਉਸ ਤੋਂ ਉਤਪੰਨ ਵੰਦੀਆਂ ਹਨ, ਇਸ ਲਈ ਉਸ ਦੀ ਨਿੰਦਾ ਅਕਾਰਣ ਅਤੇ ਅਯੋਗ ਹੀ ਹੈ ।

ਜ਼ਰਾ ਡੂੰਘਾਈ ਨਾਲ ਵਿਚਾਰਿਆਂ ਧਤਾ ਲਗਦਾ ਹੈ ਕਿ ਰਸਮਾਂ ਨੂੰ ਸਮਾਜਕ ਖੇਤਰ ਵਿਚੌਂ ਕੱਢ ਦੇਣਾ ਜਾਂ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਸਮਾਜਕ ਵਿਕਾਸ ਦੀ ਦੇਣ ਨੂੰ ਅੱਖੋਂ ਓਹਲੇ ਕਰ ਦੇਣਾ ਇਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਬੁਰਿਆਈ ਦਾ ਕਾਰਨ ਹੈ। ਜਦ ਤੀਕ ਇਹ ਰਸਮਾਂ ਸਮਾਜਕ ਵਿਕਾਸ ਵਿਚ ਹਿੱਸਾ ਪਾਉਂਦੀਆਂ ਹਨ, ਤਦ ਤੀਕ ਇਹ ਆਪਣੇ ਮੰਤਵ ਵਿਚ ਹੀ ਸਫਲ ਹੋ ਜਾਂਦੀਆਂ ਹਨ ਅਤੇ ਇਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਮਹੱਤਤਾ ਵੀ ਇਕਸਾਰ ਰਹਿੰਦੀ ਹੈ । ਦੂਸਰੇ ਜੇ ਇਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਰਹਿਸਵਾਦੀ ਪੱਖ ਨੂੰ ਉਹਲੇ ਕਰ ਦੇਈਏ ਤਾਂ ਇਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਮਹੱਤਰਾਅਤੇ ਪੂਰਲਤ ਕਰਨ ਦਾ ਕਾਰਨ ਸਮਾਜਕ ਹੀ ਰਹਿ ਸਾਂਦਾ ਹੈ। ਫਿਰ ਉਸ ਸਮਾਜਕ ਆਸ਼ੇ ਨੂੰ ਭੁਲ ਜਾਣਾ ਅਤੇ ਸਵਾਰਥ ਲਈ ਵਰਤਣ। ਜਿਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਕਿ ਪੰਡਤ ਆਦਿ ਕਰਦੇ ਹਨ ਇਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਨਿਰਾਰਥ ਕਰਨਾ ਹੈ। ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਜੀ ਨੇ ਸਪਸ਼ਟ ਸ਼ਬਦਾਂ ਵਿਚ ਫਿਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਆਧਾਰ ਮਨੁਖੀ ਗੁਣਾਂ ਨੂੰ ਬਣਾਇਆ ਹੈ । ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਇਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਰਹਿਸਵਾਦੀ ਅਸਲੀਅਤ ਨੂੰ ਆਤਮਕ ਅਸਲੀਅਤ ਜਾਂ ਸਰੀਰਕ ਅਸਲੀਅਤ ਦੇ ਇਤੀ ਹੈ। ਇਸ ਲਈ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਰਸਮਾਂ ਨੂੰ ਦੌਹਾਂ ਪੱਖਾਂ ਤੌਂ ਸਮਾਜਕ ਖੇਤਰ ਵਿਚ ਲੈ ਆਂਦਾ ਹੈ। ਮਨੂਖੀ ਸਮਾਜ ਵਿਚ ਇਨ੍ਹਾਂ ਸਬੰਧੀ ਪਏ ਭੂਲੇਖਿਆਂ ਨੂੰ ਦੂਰ ਕਰਨਾ ਨਿਰਸੰਦੇਹ ਇਕ ਸਮਾਜਕ ਵਿਅਕਤਿਤਵ ਦੀ ਹੀ ਕਰਨੀ ਹੈ।

ਉਪਰ ਆਏ ਤਿੰਨਾਂ ਵਿਸ਼ਿਆਂ ਨੂੰ ਮਨੁਖੀ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ਤਾਵਾਂ 3 ਅਧਾਰਿਤ ਕੀਤਾ ਗਿਆ ਹੈ 1 ਅਸਲ ਵਿਚ ਇਹ ਵਾਰ ਇਕ ਵਖਰੇ ਹੀ ਵਿਸ਼ੇ ਦੀ ਹੈ'ਦ ਨੂੰ ਪ੍ਰਗਟਾਉਂਦੀ ਹੈ । ਇਨ੍ਹਾਂ ਗੁਣਾਂ ਰਹਿਤ ਮਨੁਖ ਕਿਵੇਂ ਡਟਕਦਾ ਹੈ, ਸੰਸਾਰ ਦੇ ਪਦਾਰਥਾਂ ਵਿਚ ਲੀਨ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, 'ਸਵੈ-ਸਵਾਰਬ

ਤੋਂ ਉਪਰ ਨਹੀਂ ਉਠ ਸਕਦਾ, ਧਾਰਮਕ ਰਸਮਾਂ ਅਤੇ ਅਸਲੀ ਅਤ ਦੀ ਨਿਰਾਰਥ ਵਰਤੋਂ ਕਰਦਾ ਹੈ। ਆਪਣੇ ਜਿਹੇ ਮਨੁਖਾਂ ਨਾਲ ਹੀ ਬੁਰਾਈਆਂ ਕਰਦਾ ਹੈ, ਵਿਭਚਾਰ ਕਰਦਾ ਹੈ, ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਹਤਿਆ ਕਰਦਾ ਹੈ ਅਤੇ ਹੌਰ ਕਈ ਕੁਝ। ਭਾਰਨ ਇਸ ਦਾ ਇਹ ਹੈ ਕਿ ਮਨੁੱਖੀ ਗੁਣਾਂ ਦੀ ਅਣਹੋਂਦ ਔਰਾਵਾਂ ਜਾਲ ਭਰਪੂਰ ਕਰ ਦਿੰਦੀ ਹੈ। ਉਹ ਆਤਮਕ ਬਲ ਜਿਹੜਾ ਗੁਣਾ ਰਾਹੀਂ ਪਰਾਪਤ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਜਿਸ ਨਾਲ ਮਨੁੱਖ ਜਾੜੀ ਨਾਲ ਪ੍ਰੇਮ ਵਧਦਾ ਹੈ, ਮਨੁੱਖੀ ਜੀਵਨ ਦੇ ਮੰਤਵ ਦੀ ਸੋਝੀ ਹੁੰਦੀ ਹੈ. ਸਾਰੇ ਸੰਸਾਰ ਲਈ ਮਨ ਵਿਚ ਇਕ ਸਮ-ਵਿਸ਼ਟੀ ਉਤਪੰਨ ਹੁੰਦੀ ਹੈ ਅਤੇ ਜਿਸ ਨਾਲ ਮਨੁੱਖੀ ਸਮਾਜ ਦੇ ਵਿਬਾਸ ਵਿਚ ਹਿੱਸਾ ਪਾਉਣ ਦੀ ਸੰਝੀ ਹੁੰਦੀ ਹੈ, ਮਨੁੱਖ ਵਿਚ ਔਗਣਾਂ ਦੀ ਸੁਣਹੋਂ ਦੂ ਨਾਲ ਹੀ ਉਪਜ ਸਕਦਾ ਹੈ। ਇਸ ਅਸਲੀਅਤ ਵੱਲ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਜੀ ਨੇ ਉਵੇਚੇ ਜ਼ੌਰ ਦਿਤਾ ਹੈ। ਦੇ ਰਹਿਸਵਾਦੀ ਹਸਤੀਆਂ ਗੁਰੂ ਅਤੇ ਪ੍ਰਮਾਤਮਾ ਦਾ ਵਰਣਨ ਇਨ੍ਹਾਂ ਗੁਣਾਂ ਦੇ ਸਬੰਧ ਵਿਚ ਵਿਸ਼ੇਖ਼ ਆਉਂਦਾ ਹੈ, ਗੁਰੂ ਨੂੰ ਤਾਂ ਸਰੀਰਕ ਹੌਂਦ ਵੀ ਦਿਤੀ ਗਈ ਹੈ। ਉਸ ਵਿਚ ਗੁਣਾਂ ਦਾ ਖੜਾਨਾ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਪਰ ਉਸ ਦੇ ਇਹ ਗੁਣ ਕਿਸੇ ਕੰਮ ਨਹੀਂ ਜੇ ਉਹ ਮਨੁੱਖੀ ਸ਼ਮਾਜ ਲਈ ਕਰਤੱਵ-ਹੀਣ ਹਨ । ਗੁਰਮਤਿ ਵਿਚ ਗੁਰੂ ਦੀ ਰਹਿਸਵਾਈ ਸ਼ਖਸੀਅਤ ਪੁਗਣਾਉਣ ਨਾਲੌਂ ਉਸ ਦੀ ਸਮਾਜੀਕਰਨ ਅਤੇ ਹਿੰਦ ਜਾਂ ਗੁਣਾਂ ਵਲ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ ਧਿਆਨ ਦਿਤਾਗਇਆ ਹੈ, ਇਸ ਲਈ ਸਮਾਜਕ ਆਫ਼ੇ ਤੋਂ ਗੁਰੂ ਦੀ ਹਸਤੀ ਰਹਿਸਵਾਦੀ ਨਹੀਂ ਸਗੋਂ ਸਾਮਾਜਕ ਹੈ। ਦੁਸ਼ਰੀ ਰਹਿਸਵਾਦੀ ਹਾਲੀ ਪੁਮਾਤਮਾ ਦਾ ਵਰਣਨ ਕੀਤਾ ਗਇਆ ਹੈ। ਪਉੜੀਆਂ ਵਿਚ ਤਾਂ ਇਹ ਹਸਤੀ ਨਿਰੌਲ ਪ੍ਰਾ-ਸ਼ੀਰਕ ਅਤੇ ਰਹਿਸਵਾਈ ਸਚਾਈ ਦੀ ਮੂਰਤ ਵਜੋਂ ਹੀ ਪੂਗਟਾਈ

ਗਈ ਹੈ। ਪਰ ਸਲੰਕਾਂ ਵਿਚ ਇਸ ਦੀ ਸੀਰਕ ਹੋਂ ਦ ਦੇ ਬਲਕਾਰੇ ਪਾਏ ਗਏ ਹਨ। ਜਿਹੜੇ ਗੁਣ ਪ੍ਰਮਾਤਮਾ ਵਿਚ ਦਰਸਾਏ ਗਏ ਹਨ, ਉਹ ਅਸਲੀ ਮਨੁੱਖੀ ਸਾਮਾਜਕ ਵਿਕਾਸ ਦੇ ਗੁਣ ਹਨ ਜਾਂ ਜਿਸ ਲਈ ਮਨੁੱਖੀ ਸਮਾਜ ਆਸ਼ਾ ਰਖਦਾ ਹੈ, ਉਹ ਹਨ। ਸੇ ਜੇ ਪ੍ਰਭੂ ਦੀ ਅਸਲੀਅਤ ਨੂੰ ਸਰੀਰਕ ਹੋਂ ਦ ਵਿਚ ਵੇਖਿਆ ਜਾਵੇ ਤਾਂ ਉਸ ਦੇ ਸਾਰੇ ਮਨੁੱਖੀ ਗੁਣ ਹੀ ਰਹਿਸਵਾਦੀ ਹਨ। ਇਸ ਰੋਸ਼ਨੀ ਵਿਚ ਇਹ ਨਿਰਣਾ ਦੁਲੀਲ ਰਹਿਤ ਨਹੀਂ ਕਿ ਗੁਰਮਤਿ ਵਿਚ ਪ੍ਰਭੂ ਦੀ ਅਸਲੀਅਤ ਸਮਾਜਕ ਹੈ ਅਤੇ ਮਨੁੱਖੀ ਗੁਣ ਸਮਾਜਕ ਵਿਕਾਸ ਦਾ ਅੰਗ ਹਨ। ਇਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਮਨੁੱਖ ਵਿਚ ਹੋਂ ਦੂ ਹੀ ਉਸ ਦਾ ਸਾਮਾਜਕਪੁਣਾ ਹੈ।

ਸੇ ਸਮੁਚੇ ਤੌਰ ਤੋਂ ਨਿਰਣਾ ਕਾਵਿਆ ਜਾ ਸਕਦਾ ਹੈ ਕਿ ਇਕੱਠੀ ਵਾਰ ਭਾਵ ਪੌੜੀਆਂ ਅਤੇ ਸਲੌਕਾਂ ਦੀ ਸਾਮਾਜਕ ਆਸ਼ੇ ਤੌਂ ਰਚਨਾ ਕੀਤੀ ਗਈ ਹੈ। ਸਲੌਕਾਂ ਦੇ ਵਿਸ਼ੇ ਤਾਂ ਨਿਰੌਲ ਸਰੀਰਕ ਜਾਂ ਸਮਾਜਕ ਹਨ। ਪਉੜੀਆਂ ਨਾਲ ਸੰਮਿਲਤ ਹੋ ਕੇ ਰਹਿਸਵਾਦੀ ਵਿਸ਼ੇ ਨੂੰ ਸਾਮਾਜਕ ਅਤੇ ਸਰੀਰਕ ਹੋਂ ਦ ਦਿੰਦੇ ਹਨ। ਇਸ ਲਈ ਇਸ ਵਾਰ ਦੀ ਸਾਮਾਜਕ ਸਾਰਥਕਤਾ ਤੋਂ ਇਨਕਾਰ ਨਹੀਂ ਕੀਤਾ ਜਾ ਸਕਦਾ।

ਆਲੌਚਨਾਤਮਕ ਪੱਖ ਤੋਂ ਇਨ੍ਹਾਂ ਦਲੀਲਾਂ ਦੇ ਆਧਾਰ ਤੋਂ ਕਿਹਾ ਜਾ ਸਕਦਾ ਹੈ ਕਿ ਇਕੱਠੀ ਵਾਰ ਦਾ ਵਿਸ਼ੇ ਪਉੜੀਆਂ ਦੀ ਵਾਰ ਦੇ ਵਿਸ਼ੇ ਕੋਲੋਂ ਭਿੰਨ ਰੰਗ ਵਿਚ ਹੋ ਗਇਆ ਹੈ। ਇਸ ਲਈ ਸ਼ਰੂਰੀ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ਕਿ ਵਿਸ਼ੇ ਦੀ ਸਮੀਖਿਆ ਕਰਨ ਲਗਿਆਂ ਸਲੌਕਾਂ ਦੀ ਮਹੱਤਤਾ ਨੂੰ ਨਜ਼ਰ-ਅੰਦਾਜ਼ ਨਾ ਕੀਤਾ ਸਾਵੇ ਸਗੇਂ ਵਿਸ਼ੇ ਨੂੰ ਨਵੀਂ ਰੰਗਤ ਵਿਚ ਪਰਖਿਆ ਜਾਵੇ।

### 'ਪਰਵਾਹ ਨਾਹੀ ਕਿਸੈ ਕੋਰੀ'

'ਪਰਵਾਰ ਨਾਹੀਂ ਕਿਸੈ ਕੇਰੀ ਬਾਝੂ ਸਚੇ ਨਾਹ। ਦਰਿ ਵਾਕ ਉਪਰਿ ਖਰਚੁ ਮੰਗਾ ਜਬੇ ਵੇਇ ਤ ਖਾਹਿ। ਦੀਬਾਨੂ ਏਕੌਂ ਕਲਮ ਏਕਾ ਰਮਾ ਤਮਾ ਮੇਲੂ। ਦਰਿ ਲਏ ਲੇਖਾ ਪੀੜਿ ਛੁਟੈ ਨਾਨਕ ਜਿਊ ਤੇਲੂ।

(H 9.)